### Материал для чтения по предмету Богословие 1

Этот материал взят из тематической программы ОЦХВЕ

### 5. Избрание, цель и назначение Церкви Христовой на земле и в вечности

#### Великая тайна избрания Церкви

Слово Божье открывает три цели избрания и назначения Цер­кви Христовой на земле и в вечности.

**Цель первая:** Церковь избрана во Христе прежде создания мира быть Невестой, Женой и Телом Господа нашего Иисуса Христа.

Ап. Павел говорит: «Он избрал нас в Нем прежде создания мира» (Еф. 1:4). Бог спас нас и призвал званием святым, по Свое­му изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен (2Тим. 1:9). «Мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его» (Еф. 5:30). «Христос глава Церкви» (Еф. 5:23).

Прообразно видим это в Адаме. В его ребре была его жена Ева. Во время крепкого сна Бог взял ребро Адама и сотворил из него жену и привел ее к нему. Поэтому Ева — плод страданий Адама.

Подобно сему Христос, о Котором Писание говорит, что Он есть второй Адам, пришедший с Неба. Он на Голгофе уснул сном смертным и тогда было пронзено Его ребро, поэтому Невеста и Жена Агнца является плодом Его страданий. Она родилась после Его Воскресения и есть кость от кости Его, и плоть от плоти Его.

В Откровении она прообразно показана как невеста, украшен­ная для мужа, — это указывает на взаимную любовь Христа и Церкви. На Голгофе Христос совершил подвиг любви за Церковь и она ответила любовью на его любовь. Общение с любящим Хри­стом у Церкви происходит через Духа Святого, ибо все мы напо­ены одним и тем же Духом. «Пойди, я покажу тебе жену, невесту Агнца. Ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя» (Отк. 21:9;19:7).

**Цель вторая:** Церковь избрана жить со Христом на Новом Небе, на престоле Его и быть славой престола Отца и Сына.

«Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцем Моим на престоле Его» (Отк. 3.21).

И вот, престол стоял на небе, и на престоле был Сидящий. Тысячи тысяч служили Ему и тьмы тем предстояли пред Ним. И от престола исходили молнии, и громы, и гласы. И посреди престола, и вокруг престола четыре животных, которые взывали: свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель! И двадцать четыре старца по­клоняются Живущему во веки веков, говоря: достоин Ты, Госпо­ди, принять славу и честь, и силу (Отк. 4гл.).

Двадцать четыре старца указывают на спасенных через церковь из Ветхого и Нового Заветов из двенадцати колен народа Изра­ильского и через учение Иисуса Христа, переданное двенадцатью Апостолами.

В Ветхом Завете цари, священники и пророки прообразно носи­ли на своих головах помазание елеем, указывающее на крещение Духом Святым. Они являются членами Церкви Христовой. Об этом Христос сказал: «Я послал вас жать то, над чем вы не тру­дились: другие трудились, а вы вошли в труд их» (Иоан. 4:38). Они ожидали города, которого художник и строитель Бог, но не полу­чили обещанного, дабы они не без нас достигли совершенства (Евр. 11:10,40).

Четыре животных — указывают также на Церковь, кото­рая посредством Божьей благодати приняла и облеклась в пол­ноту Христову:

— Христос есть лев от колена Иудина и победил;

— Он был заклан как телец в жертву за грехи наши;

— подобно орлу, воскресший Христос вознесся высоко над этим миром;

— во всем уподобился братьям и по виду стал как человек. Прообразно на это указывали знамена, под которыми шел на­род Израильский в пустыне (Числ. 1:52).

**Цель третья:** она избрана царствовать над спасенными народа­ми, населившими Новую землю и будет для них Скинией.

Через нее спасенные народы будут общаться с Богом. Церковь Христова — это собрание сынов Божьих, царственное священство. «Но вы — род избранный, царственное священство» (1Пет. 2:9).

«И соделал нас царями и священниками Богу нашему; и мы бу­дем царствовать на земле» (Отк. 5:10).

Бог называет Церковь царственным священством, потому что дети, родившиеся у царя, по праву рождения являются царскими детьми — царевичами. Дети, родившиеся у первосвященника, — священниками. Церковь родилась в день Пятидесятницы от Царя Царей и Первосвященника Иисуса Христа, поэтому члены Церкви по праву рождения являются царственным священством. Как цари и священники царствовали и управляли народом Израильским, так и Церковь Христова будет царствовать над спасенными народами.

Прообразно Церковь названа первенцами. Христос является первородным, а мы, Его дети, составляем одно тело с Ним. Всем первенцам принадлежит благословение и наследство, поэтому Церковь получит самую высшую награду из всех спасенных от земли. Она займет место рядом с Сыном Божьим на престоле Бога Отца на новом небе.

#### На новой земле будут жить подруги Церкви

Это спасенные народы, оправданные судом у великого белого престола по делам веры после второго Воскресения. Они будут общаться с Богом через Церковь, которая есть Скиния общения Бога с человеками, подобно, как Израильский народ в пустыне имел общение с Богом через Скинию.

Бог через Исаию сказал: «Я творю новое небо и новую землю, и прежние уже не будут вспоминаемы» (Ис. 65:17). Ап. Петр пи­сал: «Мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой зем­ли, на которых обитает правда» (2Пет. 3:13). Иоанн в откровении увидел «новое небо и новую землю; ибо прежнее небо и прежняя земля миновали» (Отк. 21:1). После второго Воскресения на суде у белого престола Христос скажет тем, которые по правую сто­рону Его: «Приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира» (Мат. 25:34).

Жители новой земли будут видеть перед собой не такое небо, какое мы теперь видим, но будут созерцать славу будущего неба, на котором будет престол Бога Отца, рядом с Ним Его Сын и Неве­ста — Жена Агнца, которая образно в откровении показана новым Иерусалимом. Там открывается ее чистота, святость, благоухание и слава, данная ей через Христа, и основанием ее есть учение 12-ти Апостолов. Вокруг престола тьмы тем Ангелов, херувимов и се­рафимов. Спасенные народы будут ходить во свете славы нового неба и будут во веки веков служить Богу, созерцая красоту неба.

И это бытие будет духовным, вечным, чудным, славным, как написано: «Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1Кор. 2:9).

#### На земле Церковь Христова имеет три основные задачи:

**1. Оценить** совершенную любовь Бога Отца и прославить Его за спасение, дарованное в Иисусе Христе на Голгофе.

**2. Возвестить** людям дальним и ближним спасение Христово, проповедуя Евангелие.

**3. Сохранить** при этом святость, данную Христом в Его Слове, Крови и Духе Святом.

### 6. Божья любовь и значение Голгофского креста для Церкви

#### Любовь Бога Отца и Любовь Сына Божьего

Через непослушание воли Божьей человек, обольщенный ди­аволом, потерял право на общение с Богом и на жизнь веч­ную. Через грехопадение он оказался в рабстве державы смер­ти, стал собственностью диавола и унаследовал проклятие гре­ха и болезни. Но человек был сотворен Богом не для греха и погибели, а для вечной жизни в Царстве Небесном.

#### Два источника вечной любви явились с неба на землю

**Первый источник —** это любовь Бога Отца, Который так возлюбил этот мир, что отдал Сына Своего Единородного дабы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную (Иоан. 3:16). Иоанн говорит: «В том любовь, что не мы возлю­били Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление за грехи наши» (1Иоан. 4:10).

Он отдал Его на поругание и смерть, потому что в этом мире среди рабов державы смерти оказалась Церковь, которую Бог возлюбил еще прежде создания мира и избрал ее быть Невес­той и Женой Сыну Своему.

**Второй источник** — это любовь Сына Божьего, ибо Он воз­любил Церковь так, что оставил дом Отца Своего и пошел уме­реть на кресте за весь мир, ради Церкви, чтобы приобрести ее себе Невестой и Женой.

Прообразно Христос показал это в притчах о скрытом со­кровище на поле и о драгоценной жемчужине, которые гово­рят о Церкви Христовой, ради которой Христос обнищал, ос­тавив величие и славу неба, умер за весь мир — то есть ради Церкви купил все поле.

Написано: «Ибо вы знаете благодать Господа нашего Иисуса Христа, что Он, будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою» (2Кор. 8:9).

Этот источник вечной любви Бога Отца и Сына прообразно показан в жертвоприношении Исаака Авраамом.

Богу не нужно было принесение в жертву единственного и любимого сына Авраама. Бог этим хотел показать, как Он из-за любви к людям отдаст Сына Своего Единородного Иисуса в жертву за грехи всего человечества. Исаак, вознесший дрова для жертвенника на гору Мориа, указывал на Христа, Кото­рый с крестом на плечах взошел на Голгофу, где был прине­сен в жертву за грехи всего мира.

#### Значение Голгофского креста для Церкви

Голгофский крест — подвиг любви Христа ради Церкви. Слово Божье говорит: «Возмездие за грех — смерть», но Сын Божий пролил Свою святую Кровь, Праведник за непра­ведных, и этим удовлетворил справедливость Божью. Он по­нес на Себе всю вину Церкви и занял ее место, дабы дать ей право занять место рядом с Ним на престоле Его.

— Христос принес Себя в жертву за Церковь и оплатил все ее долги.

— Кровью Своей омыл ее и очистил от скверны греха .

— Искупил от власти суда, ада и смерти.

— Освободил от рабства державы смерти, озера огненного и диавола.

— Взял на Себя все немощи и болезни и в ранах Своих явил исцеление.

— Дал право на жизнь вместо смерти, убил вражду на кресте и примирил всех с Богом.

«Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола» (1Иоан. 3:8). «Отнял силы у начальств и властей, вла­стно подверг их позору» (Кол. 2:15) и «смертью лишил силы имеющего державу смерти, то есть диавола, и избавил тех, которые от страха смерти чрез всю жизнь были подвержены рабству» (Евр. 2:14-15). «И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим... оживотворил со Христом... и воскресил с Ним, и посадил на небесах во Христе Иисусе» (Еф. 2:1-6).

«Он отторгнут от земли живых; за преступления народа Мо­его претерпел казнь... понес на Себе грех многих и за преступ­ников сделался ходатаем» (Ис. 53:8,12). «Един и посредник между Богом и человеками, человек Христос Иисус, предав­ший Себя для искупления всех» (1Тим. 2:5-6). «Он грехи наши Сам вознес Телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды» (1Пет. 2:24).

«По сей-то воле освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа» (Евр. 10:10). «Он есть Ходатай нового за­вета, дабы вследствие смерти Его, бывшей для искупления от преступлений... призванные к вечному наследию получили обе­тованное» (Евр. 9:15).

Он был заклан и Кровью Своей искупил нас Богу, омыл от грехов наших и очистил совесть нашу от мертвых дел, для слу­жения Богу живому и истинному. Мы получили оправдание да­ром, по благодати Его крови, через веру, для показания прав­ды Его (Евр. 9:14; Отк. 1:5).

### 7. Основание и вера Церкви Христовой, которая есть дом и храм Божий

#### Церковь является домом и храмом Божьим

Христос как Сын в доме Божьем, дом же Его мы (Евр. 3:6). «Как живые камни, устрояйте из себя дом духовный» (1Пет. 2:5).

Построение храма Соломоном — это прообраз устроения Цер­кви Христовой. При построении храма не было слышно ни молот­ка, ни тесала, но употреблялись камни уже готовые, они теса­лись по точным чертежам отдельно друг от друга в горах, а по­том привозились и тихо складывались в стены храма.

**В строительстве участвовали:**

30000 тех, кто рубил лес и доставлял его в Иерусалим;

80000 каменосеков, которые по чертежам готовили камни;

70000 носильщиков, доставляющих готовые камни в Иерусалим;

3600 надзирателей, побуждающих народ к работе (на 50 чел. один).

Так и Христос, Словом и Духом Святым работает над каждым в отдельности, чтобы все были святы и непорочны перед Ним и вместе составляли храм Божий, славную Церковь, как торжеству­ющий собор. А готовых Бог берет в Небо, потому что полное, ко­нечное усовершенствование в Небесах.

**Принадлежность к Церкви в прообразе лестницы Иакова.** Иаков, отдыхая, вместо подушки положил в изголовье камень и во время сна увидел открытую дверь в небо и лестницу, соединя­ющую небо с землей, по ней восходили и нисходили ангелы. Здесь Бог впервые заговорил к нему. В страхе Иаков назвал это место «домом Божьим» и поставил памятник из камня, на котором ле­жал и возлил на него елей.

**Евангелие** является открытой дверью в небо.

**Лестница,** которую видел Иаков, является прообразом Церкви Христовой, через нее можно достигнуть неба. В ней слышен голос Божий, как слышал его Иаков.

**Камень** — означает принадлежность к Церкви, об этом и пи­шет Петр: «как живые камни, устрояйте из себя дом духовный».

**Ангелы** — служебные духи, которые совершают труд Бо­жий, служа святым.

Здесь отражена вера Иакова: он называет общение с Богом домом Божьим.

**Страх** Иакова указывает на сознание своей вины и покаяние перед Богом.

**Обет** Иакова построить дом указывает на образ водного крещения.

**Елей** возлитый на камень — есть крещение Духом Святым.

Живые камни должны быть не в движении плоти, но в дви­жении силы возрастания в вере и познании воли Божьей, Духа Святого.

#### Основание домостроительства Церкви Христовой

Евангелие — это полная воля Бога Отца, переданная Церкви через Христа. «Ибо Я говорил не от Себя, но пославший Меня Отец, Он дал Мне заповедь, что говорить» (Иоан. 12:49). «Слова, которые Ты дал Мне, Я передал им» (Иоан. 17:8).

**Краеугольный камень** — это Сын Божий Иисус Христос. «Я полагаю в основание на Сионе камень краеугольный» (Ис. 28:16). «Он есть камень... сделавшийся главою угла» (Деян. 4:11).

**Основание домостроительства** — это учение двенадцати Апо­столов, которое они получили через Христа. «Стена города име­ет двенадцать оснований» (Отк. 21:14). «Бывши утверждены на ос­новании Апостолов и пророков, имея Самого Иисуса Христа кра­еугольным камнем, на котором все здание, слагаясь стройно, воз­растает в святой храм в Господе» (Еф. 2:20-21; Еф. 3:2-5).

**Прообразно мы видим:** Бог заповедал Адаму не вкушать плоды с дерева познания добра и зла. Адам передал эту запо­ведь Еве, жене своей. Так и Христос принял заповедь от Отца и передал Церкви.

**Книжники и фарисеи не приняли Христа.** Для них Он стал камнем преткновения и соблазна, камнем пренебреженным, ко­торый отвергли строители. Но Бог положил Его в основание, и Он есть камень испытанный, краеугольный, драгоценный, крепко утвержденный. И нет ни в ком ином спасения, верующий в Него не постыдится.

**Христос есть воплощение всей воли Бога Отца.** О Нем напи­сано: «Слово стало плотию». Христос избрал двенадцать Апосто­лов и передалим всю волю Божью. «Слова, которые Ты дал Мне, Я передал им» (Иоан. 17:8). Апостолы выполнили поручение Иису­са Христа, написав Священные Писания, которые и легли в осно­ву создания Церкви Христовой. И все повеления и пожелания Апо­столов для Церкви являются заповедями Иисуса Христа.

**Евангелие,** переданное Христом Церкви,— это открытая дверь в небо. Христос сказал: «Я есмь дверь: кто войдет Мною, тот спа­сется» (Иоан. 10:9). И никто не может положить другого основа­ния и нет другого имени, данного людям для спасения. Иоанн го­ворит: «Кто не дверью входит тот вор и разбойник» (Иоан. 10:1).

#### Вера Церкви Христовой

«Вераже есть осуществление ожидаемого и уверенность в не­видимом» (Евр. 11:1).

Слово Божье открывает два понятия о вере:

**1. Вера спасающая,** которая спасает грешника от гнева, суда, ада и смерти.

**2. Вера ведущая,** которая ведет спасенного через все невзго­ды к вечной цели.

Слово Евангелия открывает Церкви веру в Христа. «Итак вера от слышания... Слова Божия» (Рим. 10:17). «Сие же написано, дабы вы уверовали, что Иисус есть Сын Божий» (Иоан. 2.0:31). «Слыша это, они умилились сердцем» (Деян. 2:37).

#### Живая, святейшая, драгоценная, спасающая вера основана на трех свидетелях

**Слово Божье** — просвещает тьму греха и ведет к свету.

**Кровь Христа —** прощает грехи и дает оправдание.

**Дух Святой** — освящает, ведет, дает силу к новой жизни во Христе. Трое свидетельствуют на земле: Дух, вода и кровь. «Иисус Христос, пришедший водою и кровию и Духом», «Веру­ющий в Сына Божия имеет свидетельство в себе» (1Иоан. 5:6-10).

Через веру Церковь приобретает благодать, спасение и полно­ту. «Ибо благодатью вы спасены чрез веру» (Еф. 2:8-9). «Оправ­давшись верою, мы имеем мир с Богом чрез Иисуса Христа... верою и получили мы доступ к благодати, в которой стоим» (Рим. 5:1-2).

**Признаки мертвой веры.** Мертвая вера — это вера, не под­твержденная делами (Иак. 2:17-26). Верить, что есть Бог и Божий суд — этого мало: нужно верой принять Божье спасение, данное людям через Иисуса Христа.

#### Церковь имеет веру живую, святейшую, драгоценную, спасающую

**Живая вера.** Мертвые по грехам и преступлениям через веру приходят к новой жизни во Христе Иисусе. Вера называется жи­вой, потому что она приводит человека к Христу, дает ему но­вое мышление и новую праведную жизнь. По вере христианин по­лучает праведность Христову.

**Святейшая вера.** По вере Церковь в крещении Духом Святым получает святость. Духом Святым приходит Христос и поселяет­ся в сердце человека и в храме тела его, чтобы дать силу к новой жизни и победу над грехом, поэтому святость не достигается, но даётся Христом. Написано: «Вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом» (2Кор. 6:16).

**Драгоценная вера.** Через веру Церковь приобретает самую большую драгоценность — жизнь вечную. Все сокровища и все земное богатство временное и неверное, а христианин через веру, добрые дела и милостыню приобретает богатство вечное, не про­ходящее.

**Спасающая вера.** Через веру Церковь спасена от Божьего гне­ва, суда, ада и смерти. Она освобождена от греха, от рабства дер­жавы смерти и диавола. Вера ведет Церковь к высшей награде на новое небо с Христом на престоле Его.

«Ибо благодатью вы спасены чрез веру» (Еф. 2:8) и «имеем мир с Богом чрез Господа нашего Иисуса Христа,.. верою и получили мы доступ к благодати» (Рим. 5:1-2).

#### Божья вера ведет спасенного к совершенству

Написано: «Имейте веру Божию» (Мар. 11:23). «Вера содейство­вала делам его, и делами вера достигла совершенства» (Иак. 2:22). «Без веры угодить Богу невозможно» (Евр. 11:6).

**Вера:**

— ведет христианина к цели вечной жизни;

— видит невидимое, вселяет надежду, которая не постыжает;

— всегда держит на стороне истины и желает исполнить всю волю Божью;

— ведет на жертвенность ради Бога и ради ближнего. Христианин, встречаясь с земными трудностями, которые зак­лючаются в скорбях, лишениях, болезнях и различных бедах, дол­жен через них верой смотреть на последующую славу, которая откроется в будущей Вселенной на новом небе со Христом. И, срав­нивая временное с вечным, будет говорить: «Стоит смиряться, сто­ит бороться, стоит за это и жизнь всю отдать».

«Нынешние, временные страдания ничего не стоят в сравнении с той славою, которая откроется в нас» (Рим. 8:18).

### 8. Спасительная благодать и полнота Церкви

#### Спасительная благодать Божья

Благодать — это незаслуженное доброе даяние, незаслужен­ный дарБожий**.**

**Благодать многоразличная:** благодать действующая, благо­дать добрых даяний и благодать спасительная.

«От полноты Его все мы приняли и благодать на благодать» (Иоан. 1:16). «Обилие благодати и дар праведности будут царство­вать посредством единого Иисуса Христа» (Рим. 5:17).

**Благодать действующая** — это Дары Духа Святого и таланты, данные Богом. По данной нам благодати имеем различные даро­вания, и каждому дается проявление Духа на пользу. Каждый служит друг другу даром многоразличной благодати Божьей, который получил от Бога.

Иному дается слово мудрости, иному слово знания, иному вера или дары исцеления, чудотворения, пророчество, различие духов, разные языки, истолкование языков, видения, откровения.

А иные служители, учителя, увещатели, раздаватели, благо­творители (Рим. 12:6-8; 1Кор. 12гл.)

**Благодать различных добрых даяний** для благовременной помощи. «Да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовремен­ной помощи» (Евр. 4:16). «Кто нашел добрую жену, тот нашел бла­го и получил благодать от Господа» (Пр. 18:22).

Через благодать Церковь приобретает спасение и полноту. «Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков» (Тит. 2:11). Благодатью вы спасены, это Божий Дар (Еф. 2:5).

#### Ко спасительной благодати относятся

**Жертва Иисуса Христа.** «Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их» (2Кор. 5:19). Все по­лучили оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе, которого Бог предложил в жертву искупления. «По сей-то воле освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа» (Евр. 10:10).

**Слово Божье.** «Слово стало плотию и обитало с нами, полное благодати и истины» (Иоан. 1:14). Из уст Его исходило Слово бла­годати (Лук. 4:22). Ап. Павел говорит: «Я принял от Господа Иису­са, проповедать Евангелие благодати Божией» (Деян. 20:24).

**Кровь Иисуса Христа.** «Искуплены вы от суетной жизни... дра­гоценной Кровию Христа» (1 Пет. 1:18). «Мы имеем искупление Кровию Его, прощение грехов, по богатству благодати Его» (Еф. 1:7).

**Раны Иисуса Христа.** «Он изъязвлен был за грехи наши, нака­зание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились» (Ис. 53:5), (1Пет. 2:24).

**Воскресение Иисуса Христа.** «Благословен Бог возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живо­му» (1Пет. 1:3). Он «воскрес для оправдания нашего» (Рим. 4:25). «Подобное сему образу крещение спасает воскресением Иисуса Христа» (1Пет. 3:21).

#### Церковь Христа имеет полноту благодати

Через **благодать жертвы Иисуса Христа** Бог открыл челове­ку доступ к небу, к престолу Божьей благодати.

Через **благодать Слова Божьего** Он указывает путь к Богу и ведет к познанию истины.

Через **благодать Крови Иисуса Христа** человек получает про­щение ранее сделанных грехов.

**Благодать Духа Святого** дает святость и силу для победы над грехом и является залогом на день восхищения. Через нее чело­век получает подкрепление, исцеление, избавление от болезней, ибо живя на земле все обложены в теле немощами и болезнями.

Благодать **Воскресения Иисуса Христа** дает надежду и все­ляет веру на оправдание перед Богом Отцом. Ибо если Христос не воскрес, то и вера наша была бы тщетна. Но Он воскрес!

Благодать дается смиренным. «Наблюдайте, чтобы кто не ли­шился благодати Божией» (Евр. 12:15). «Бог же силен обогатить вас всякою благодатью» (2Кор. 9:8).

#### Полнота Церкви Христовой

Истина, слава, святость и любовь — это вечная полнота, дарованная Церкви во Христе.

Церковь — это тело Его; «полнота Наполняющего все во всем» (Еф. 1:23). «Кого Он предузнал, тем и предопределил быть подоб­ными образу Сына Своего» (Рим. 8:29). «Чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая Ему, возрастая в познании Бога» (Кол. 1:10). «И уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею» (Еф. 3:19). Слава Бога Отца — это святость, любовь и истина. **Святость:** «Я Господь, Святый ваш» ( Ис. 43:15). «Итак будьте святы, потому что Я свят» (Лев. 11:45). **Любовь:** «Бог есть Любовь» (1Иоан. 4:8, Иоан. 3:16). «Любовь Божия излилась в сердца наши...» (Рим. 5:5).

**Истина:** «Так говорит Святый, Истинный...» (Отк. 3:7). «Господь Бог есть истина» (Иер. 10:10). Церковь есть столп и утверждение истины (1Тим. 3:15).

Слава Бога Отца отобразилась в Иисусе Христе. Сын Божий явил Бога Отца в святости, любви и истине, ибо Он есть образ Бога невидимого и был кроток и смирен сердцем. Кротость и смирение — это два луча славы Христовой.

**Кротость** — это способность победить мир с его грехом. Христос не злословил злословящих и, страдая, не угрожал. Когда плевали Ему в лицо, били по ланитам и лжесвидетель­ствовали против Него, то Он молчал или кротко, тихо отве­чал: «Если Я сказал худо, покажи, что худо; а если хорошо, что ты бьешь Меня?» (Иоан. 18:23).

**Смирение** — это полное согласие с волей Божьей. Хотя Он был равный Богу Отцу, но «смирил Себя, быв послушен даже до смерти, и смерти крестной» (Фил. 2:8). Сын Божий исполнил волю Отца Своего в точности, не добавил ничего и не отнял — в этом заключается Его смирение.

Церковь должна отобразить славу Христа. Слава Христа — это отображение воли Божьей и Слово Божье в полноте открывает эту славу. «Он избрал нас, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви» (Еф. 1:4). «Взирая на славу Господню, преоб­ражаемся в тот же образ от славы в славу» (2Кор. 3:18).

Церковь должна принять истину и утвердить ее на земле среди различных лжеучений, которые ее окружают. «Открывая истину, представляем себя совести всякого человека пред Богом» (2Кор. 4:1-2). «Вы услышали и познали благодать Божию в истине» (Кол. 1:6).

Церковь именем Иисуса Христа и Духом Святым приобрела святость Божью. Святость не достигается, но дается Христом. Мы омылись, освятились именем Господа нашего Иисуса Христа и Ду­хом Бога нашего (1Кор. 6:11). Церковь — это святые участники в небесном звании (Евр. 3:1).

Церковь в лице Иисуса Христа приняла Божью любовь. Она ответила любовью своего сердца на любовь Божью, получила спа­сение и через крещение Духом Святым излилась сила любви к новой жизни во Христе Иисусе (Иоан. 3:16; Рим. 5:5).

Церковь научается от Иисуса Христа кротости и смирению. «Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем» (Мат. 11:29). «Ты же, человек Божий, преуспевай в любви, терпении, кротос­ти» (1Тим. 6:11). Облекитесь смиренномудрием, последуйте сми­ренным, смиритесь под крепкую руку Божью (1Пет. 5:5-6).

Каждый человек должен проявить себя кротким, когда серд­це испытывается на качество, и согласиться со всем определением Божьим без ропота, с терпением пронести свой крест до конца.

Посредством Слова Божьего, через Иисуса Христа Церковь должна:

— принять и утвердить истину на земле;

— хранить святость, данную Христом;

— исполняться любовью к погибающему миру;

— проявить терпение, кротость и смирение в испытаниях;

— отобразить в этом мире среди тьмы и греха славу Бога Отца;

—видящий Церковь должен в ней видеть Христа.

Как Луна не имеет собственного света, но является отражате­лем солнечных лучей на ту часть планеты, куда не достигает свет солнца, так и Церковь не имеет собственной праведности и свято­сти, но получив ее от Бога, через полноту Божьей благодати, дол­жна отобразить славу Божью в истине, любви и святости в этом мире, быть Христовым благоуханием на земле.

### 9. Рождение свыше и духовный возраст

Рождение свыше происходит верой во имя Иисуса Христа от воды и Духа. Это значит — от Слова Божьего и Духа Святого, через покаяние, крещение водой и крещение Духом Святым со знамениями иных языков.

Дух Святой через Слово Божье просвещает человека и приво­дит его к сознанию греховности, покаянию и исповеданию перед Богом.

Покаявшийся и сотворивший достойный плод покаяния прини­мает водное крещение во имя Отца и Сына и Святого Духа. При­нявшие водное крещение должны быть обязательно крещены Ду­хом Святым, ибо это есть обетование, данное для Церкви Хрис­товой, чтобы быть в числе Невесты Иисуса Христа.

Если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царство Божье. Должно всем родиться свыше. «Покайтесь, и да крестит­ся каждый из вас во имя Иисуса Христа, и получите дар Святого Духа» (Деян. 2:38). «Возрожденные не от тленного семени, но от Слова Божия» (1Пет. 1:23). «Очистив банею водною посредством слова» (Еф. 5:26).

«Должно вам родиться свыше» — это повелел Христос, Кото­рый словом власти и Духом Силы и Премудрости сотворил небо и землю.

При сотворении «тьма над бездною» была побеждена Словом: «Да будет свет». И преобразилась тьма в мир красоты и славы, где Бог Отец положил Свою печать словами: «Хорошо весьма» и вошел в седьмой день покоя, благословил и освятил его.

Воля Бога Отца была исполнена Сыном в шести днях творения. От Слова, через Которое все начало быть, силой и премудростью Духа Святого в течение шести Божьих дней родилась прекрасная настоящая материальная Вселенная. Без первого дня нет ей нача­ла и без шестого — не было бы в ней конца.

Впоследствии род человеческий, порабощенный державой смерти, стал: «Тьмою над бездною». «Все совратились с пути, до одного не годны; нет делающего добро, нет ни одного» (Рим. 3:12).

И вновь на территории державы смерти явилось Слово — это Сын Божий во плоти человека. «В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков» (Иоан. 1:4). «Дабы смертью лишить силы имею­щего державу смерти, то есть, диавола, и избавить тех, которые от страха смерти чрез всю жизнь были подвержены рабству» (Евр. 2:14-15).

И ниспослал Бог Отец в день Пятидесятницы Духа Своего Свя­того. И теперь Слово власти и Дух Силы и Премудрости на терри­тории державы смерти устрояют не материальную Вселенную, как прежде, но созидают Царство Господа и Бога в Церкви Христо­вой, которая есть Невеста и Жена Агнца, наследница славы в бу­дущей Вселенной. Она есть царственное священство, народ свя­той, «которые не от крови, ни от хотения плоти, но от Бога роди­лись» (Иоан. 1:13).

Поэтому Христос и повелел, что должно родиться свыше. Ро­диться от Царя и Первосвященника, от Его Слова и Духа Свято­го, чтобы быть Его детьми и наследниками Его славы.

И так: «тьму над бездною», мертвых по грехам и преступлени­ям рабов державы смерти в течение шести периодов Слово Хрис­тово и Дух Святой преобразуют в красоту и славу Нового Иеру­салима — Невесту и Жену Агнца.

Бог определил для Церкви Христовой три дела за семь периодов:

**— родить** ее для Царства Небесного от Слова Божьего и Духа Святого;

**— воспитать** ее в познании воли Божьей и возрастить к совер­шенству;

**— испытать** на верность и взять в свое Царство.

#### Первый период — является светом жизни

«Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши серд­ца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2Кор. 4:6). Христос есть Свет истинный, Который про­свещает всякого человека, приходящего в мир (Иоан. 1:9).

В первый период рождения свыше грешник среди тьмы видит свет жизни. В его разуме Бог отделяет свет от тьмы, и он верой принимает Христа в свое сердце. И, глядя на себя, говорит: «Бед­ный я человек! Кто избавит меня от сего тела смерти?» и, ума­лившись сердцем, спрашивает Петра и прочих Апостолов: «Что нам делать, мужи братия?» и слышит ответ: «Покайтесь!»

Прообразом сему является Израильский народ, увидевший себя в рабстве Египта, который взывает о помощи к Богу Иегове.

В первый день творения настоящей Вселенной явился свет и Бог отделил тьму от света.

#### Второй период — это покаяние грешника

**Покаяние** — это сознание своего греховного состояния перед Богом и выраженное желание жить новой жизнью во Христе. Это перемена мыслей и образа жизни, переход с широкого пути на узкий христианский путь. Покаянием человек освобождается от рабства греха, оставляет этот мир и идет к Богу.

**Покаяние** совершается перед Богом публично в присутствии Церкви Христовой и дает право на прощение грехов, через веру в Иисуса Христа. Сознание своей вины при покаянии совершается через исповедание.

Итак, не молитвой прошения, ни подвигом добрых дел, но верой в Того, Который предан за грехи наши, дается прощение грехов!

«Многие же из уверовавших приходили, исповедуя и открывая дела свои; а из занимающихся чародейством... собравши книги свои, сожгли пред всеми» (Деян. 19:18-19). «Закхей же сказал: Господи! Половину имения моего я отдам нищим и, если кого чем обидел, воздам вчетверо» (Лук. 19:8).

Во втором периоде участвуют также Слово и Дух Святой.

Грешник верой во Христа обращается от тьмы к свету, от власти сатаны к Богу. Через покаяние человек освобождается от раб­ства греха и диавола и, просвещенный Словом Божьим, начинает жить по заповедям Иисуса Христа, развязывая при этом все узлы семейные, греховные и гражданские.

Обрезание указывает на плод покаяния. Сотворившие плод покаяния допускаются к водному крещению (Еф. 4:22-28).

Прообраз сему: Израильский народ через действие силы Бо­жьей освобождается от власти фараона, оставляет Египет, верой в Моисея идет к Чермному морю. Еще жив фараон и его войско, они преследуют вышедший Израиль, но Бог силой Своей не до­пускает настигнуть их.

Также на второй день творения Бог создал твердь — небо, во второй период человеку открывается небо, и он отрывает свой взгляд от земли, оставляя земное, и ищет небесное.

#### Третий период — водное крещение

Слово «крещение» означает погружение и символизирует смерть и воскресение Иисуса Христа.

Водное крещение — это исполнение воли Божьей и является заповедью Иисуса Христа. «Подобное сему образу крещение, не плотской нечистоты омытие, но обещание Богу доброй совести» (1Пет. 3:21). Крещаемый верою во Христа, распятого на Голгофе и погребенного с грехами всего мира, совершает погребение свое­го ветхого человека и верой в воскресшего Христа выходит из воды, как из могилы, для новой жизни (Кол. 2:12, Рим. 6:3-6).

Преподается водное крещение только покаявшемуся грешни­ку, принявшему верой прощение грехов во Христе Иисусе и при­несшему плод покаяния (Мат. 3:8). Водное крещение совершается во имя Отца и Сына и Святого Духа:

**во имя Отца** — отдавшего Сына Спасителем мира;

**во имя Сына** — отдавшего Себя в жертву за грехи всего мира;

**во имя Духа Святого** — воскресившего Христа из мертвых. Водное крещение удостоверяет крещаемого в прощении гре­хов (Мат. 28:19; Иоан. 3:16; 1Пет. 2:24; Рим. 8:11).

«Но, когда поверили Филиппу, благовествующему о Царствии Божием и о имени Иисуса Христа, то крестились и мужчины и женщины» (Деян. 8:12). «Бывши погребены с Ним в крещении, в Нем вы и совоскресли верою в силу Бога, Который воскресил Его из мертвых» (Кол. 2:12). «Встань, крестись и омой грехи твои, при­звав имя Господа Иисуса» (Деян. 22:16).

В третий период освобожденный от власти диавола, спасенный Христом, совоскресши верой в Сына Божьего восклицает:

«Смерть! Где твое жало? Ад! Где твоя победа? Я прощен! Я осво­божден! Я спасен!»

Прообраз сему: Израильский народ, освободившийся от влас­ти фараона, пройдя сквозь Чермное море, которое стало могилой для их поработителей, поет на другом берегу радостную песнь спасения и освобождения от поработителей и рабства. Гибель фараона в воде указывает на поражение диавола на Голгофе Хри­стом.

При сотворении материальной Вселенной в третий день от Бога явилась жизнь растительного мира, так и в третий период созида­ния Церкви Христовой, после водного крещения является новая жизнь в новом творении.

После покаяния и водного крещения христианин имеет:

**Прощение грехов.** Христос смертью на Голгофе заплатил наши долги. «Ради Него возвещается вам прощение грехов» (Деян. 13:38). «Верою в Меня получили прощение грехов» (Деян. 26:18).

**Омытие кровью.** Христос очистил нас от скверны плоти и духа. «Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящае­мых» (Евр. 10:14). «Возлюбившему нас и омывшему нас от грехов наших Кровию Своею» (Отк. 1:5).

**Искупление.** Христос выкупил нас из рабства державы смерти и от суетной жизни. «Кровью Своею искупил нас Богу» (Отк. 5:9). «Искуплены вы драгоценной Кровию Христа» (1 Пет. 1:18).

**Оправдание.** Освобождает от суда, ада и озера огненного и дает право на жизнь вместо смерти. «Будучи оправданы Кровию Его, спасемся Им от гнева» (Рим. 5:9). «Получая оправдание даром, по благодати Его» (Рим. 3:24).

**Примирение с Богом.** Он убил вражду на кресте и примирил всех с Богом. «Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их» (2Кор. 5:19). «Бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою» (Еф. 2:13). «Итак, оправдавшись верою, мы имеем мир с Богом через Господа нашего Иисуса Хри­ста» (Рим. 5:1).

Итак, за три периода Словом Божьим и Духом Святым, верой во Христа, через покаяние и водное крещение построен, очищен и окроплен Кровью храм для Бога.

Построенный Соломоном храм был чистый и обложенный внут­ри золотом, но когда внесли в него ковчег, то сошло облако и, когда Соломон совершил молитву, сошел огонь, и слава Господня наполнила храм, и стал он святым от пребывания в нем Святого Бога.

Поэтому покаявшийся и принявший водное крещение должен ревновать о крещении Духом Святым.

#### Четвертый период — крещение Духом Святым со знамениями иных языков.

Апостол Петр возвещает: «Покайтесь и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа, и получите дар Святого Духа» (Деян. 2:38).

Через крещение Духом Святым приходит Христос и вселяется в приготовленный Словом и окропленный Кровью Агнца храм, чтобы там всегда пребывать, как и написано: «Вселюсь в них» или «И Мы придем и обитель у него сотворим» (Иоан. 14:23).

Иисус Христос после водного крещения также вышел из воды и молился, и во время молитвы Дух Святой сошел на Него. Хрис­тос был зачат от Духа Святого и явился Святым Сыном Божьим, но нуждался в помазании Духа Святого, чтобы исполнить мис­сию служения, ради которой Он пришел на землю.

Ученики Иисуса Христа также были крещены водой, но Хрис­тос повелел им не отлучаться от Иерусалима доколе не облекут­ся силой свыше (Деян. 1:4).

Поэтому всякий покаявшийся и принявший водное крещение, обязательно должен быть крещен Духом Святым, чтобы имено­ваться и быть в числе Невесты Иисуса Христа.

Крещение Духом Святым сопровождается силой Свыше и зна­мением говорения на иных языках. «Дух дышет где хочет, и голос Его слышишь, так бывает со всяким рожденным от Духа» (Иоан. 3:8).

В день Пятидесятницы сделался шум с неба, «и явились им раз­деляющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каж­дом из них. И исполнились все Духа Святого и начали говорить на иных языках» (Деян. 2:2-4).

Прообразно Израильский народ имел личную встречу с Богом и слышал голос Его из густого облака у подножия горы. Сам Бог говорилим и они слушали слова Его.

В четвертый день творения Солнце также открылось земной планете как свет, тепло и жизнь, стало источником жизни всего растительного мира. Так и Христос через крещение Духом Свя­тым вселяется в сердце человека, чтобы быть ему светом, теп­лом и управлять всей его жизнью.

Четвертый период заканчивается рождением свыше от воды и Духа. Учение Иисуса Христа: Его Слово и Дух Святой ведут Цер­ковь Христову, подобно как Слово Божье, данное через Моисея, и облако Божьей славы вели народ Израильский через пустыню.

После покаяния, водного и духовного крещения родившийся свыше является младенцем, но уже имеет:

**Освящение:** «Освятились именем Господа и Духом Бога наше­го» (1Кор. 6:11). «Бог через освящение Духа и веру истине избрал вас ко спасению» (2Фес. 2:13).

**Усыновление:** «Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы дети Божии» (Рим. 8:16). «Приняли Духа усыновления, Которым взываем «Авва, Отче!» (Рим. 8:15).

**Помазание:** «Вы имеете помазание от Святого» (1Иоан. 2:20), «Помазавший нас есть Бог» (2Кор. 1:21), чтобы нам быть Царями и Священниками Богу и Отцу (Отк. 1:6).

**Свидетельство:** «Бог дал им свидетельство, даровав им Духа Святого» (Деян. 15:8). «Верующий в Сына Божия имеет свидетельство в себе самом» (1Иоан. 5:10).

**Печать:** «В Нем вы запечатлены обетованным Святым Духом» (Еф. 1:13). «Не оскорбляйте Святого Духа Божия, которым вы за­печатлены» (Еф. 4:30).

**Залог-задаток:** «Дал нам залог Духа в сердца наши» (2Кор. 1:22). «Храни добрый залог Духом Святым, живущим в нас» (2Тим. 1:14).

**Записан в книгу Жизни и имеет право на наследство:** «Ра­дуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесах» (Лук. 10:20). «Которые написаны у Агнца в книге жизни» (Отк. 21:27).

Рожденный свыше от воды и Духа подобен Израильскому на­роду, освободившемуся от рабства Египта, крестившемуся в об­лаке и море, слышавшему голос Божий из густого облака у под­ножия горы и поющему на другом берегу Чермного моря торже­ственную песнь спасения.

Но впереди пустыня, где Господь проверит его на верность, ис­пытает на преданность и приготовит к жизни в земле обетован­ной, научит верить Богу и Моисею, уповать на Него, служить толь­ко Ему одному, ходя в Его законе Святости.

#### Пятый период созидания Церкви Словом и Духом Святым— это возраст от младенчества до совершенства

Все чада Божьи, которые родились от Бога, вначале пребыва­ют в стадии младенчества. Мудрый волхв или простой пастух рож­даются от Бога младенцами. Всякий рожденный младенец дол­жен расти во спасение, питаясь словесным молоком — учением Иисуса Христа до полного возраста Христова в мужа, совершен­ного во Христе Иисусе.

Об этом ап. Павел говорит, что все тело растет возрастом Бо­жиим (Кол. 2:19). «Как новорожденные младенцы, возлюбите чи­стое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение» (1Пет. 2:2). «Доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христо­ва» (Еф. 4:13), возрастая в святости, в любви, в вере и благодати, чтобы представить всякого человека совершенным во всей полноте (2Фес. 1:3, Иак. 2:22, 2Пет. 3:18, Иак. 1:4).

Признаки младенцев, которые открывает Священное Писание

**Младенцы** во Христе определяются по признакам плотских действий: вспыльчивость, торопливость, грубость, раздражитель­ность. «Я не мог говорить с вами, братия, как с духовными, но как с плотскими, как с младенцами во Христе» (1Кор. 3:1).

**Младенцы** не способны вкушать твердую пищу, а только мо­локо. «Твердая пища» — это труднопонимаемые места Священ­ного Писания или некорректные поступки других христиан. «Для вас нужно молоко, а не твердая пища. Всякий, питаемый молоком, несведущ в слове правды, потому что он младенец» (Евр. 5:12-13).

**Младенцы** колеблющиеся и не утвержденные в истине, увле­каются различными учениями. «Дабы мы не были более младен­цами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения» (Еф. 4:14).

**Младенцы** пребывают в начатках учения и не знают глубины познания. «Вас снова нужно учить первым началам слова Божия» (Евр. 5:12). «Оставивши начатки учения Христова, поспешим к совершенству» (Евр. 6:1). «Когда я был младенцем, то по-младен­чески говорил, по-младенчески мыслил.., а как стал мужем, то оставил младенческое» (1Кор. 13:11).

Образцом совершенства Бог Отец открыл Своим детям Сына Своего навеки совершенного и призывает всех: «Будьте совершен­ны, как совершен Отец ваш!»

«Мы же все, открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2Кор. 3:18). «Поспешим к совершенству» (Евр. 6:1).

#### Десять признаков совершенства во Христе:

***1. Умение различать добро и зло***

«Твердая же пища свойственна совершенным, у которых чув­ства навыком приучены к различению добра и зла» (Евр. 5:14). Итак, признак совершенства заключается в практическом опыте: отвращаться от всякого рода зла, быть ревностным к добрым делам, твердо стоять на стороне Божьего закона и исполнять его. Люди мира сего и духи бесовские — эти двое окружают нас среди тьмы, и дитя Божье имеет чувства навыка через практический опыт, как удаляться от зла, окружающего нас.

**Практический опыт** — это не повторять своих ранее допущен­ных ошибок и ошибок других людей.

***2. Хранить себя от похотей***

Совершенство заключается в умении соблюдать свой сосуд в святости и чести (1Фес. 4:4). Похотью плоти, похотью очей и гор­достью житейской сатана пленил Еву и весь от нее происшедший род человеческий. Эти же три фактора и сегодня постоянно вос­стают на душу христианина, но не могут преодолеть брони пра­ведности, в которую облечен совершенный в умении противосто­ять похотям плоти человек, и лукавый к нему не прикасается (1Иоан. 2:16,5:18).

Ап. Петр повелевает удаляться от плотских похотей, восстаю­щих на душу. В этой непрестанной борьбе духа с плотью, света с тьмой дитя Божье приобретает опыт удаления от зла, оказывая верность воле Божьей, утверждая господство и власть духа над пло­тью. Как написано: «Духом умерщвляете дела плотские» (Рим. 8:13). «Грех... влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним» (Быт. 4:7).

***3. Иметь чистые уста***

«Если кто из вас... не обуздывает своего языка... у того пустое благочестие» (Иак. 1:26). «Кто не согрешает в слове, тот человек совершенный, могущий обуздать и все тело» (Иак. 3:2).

Уздою языка является кротость и воздержание. Речь челове­ка определяет степень его духовной зрелости. Кто не согрешает в слове, тот человек совершенный. Общаясь с человеком, по его разговору можно определить его духовный возраст.

Иаков напоминает, что если кто не обуздывает свой язык, у того пустое благочестие. Необузданный язык оскверняет все тело и воспламеняет круг жизни, будучи сам воспаляем от геенны —от ада и вечного огня, поэтому язык никогда не устает. А неукро­щенный язык подобен горящей спичке, что уничтожает много гек­таров леса, или подобен необузданной красивой лошади, силу ко­торой нельзя взять под контроль.

Иаков предупреждает, что из одних и тех же уст не должны исходить благословение и проклятие. А Павел говорит: «Не да­вайте места диаволу», потому что очень часто диавол имеет мес­то у человека через его язык.

***4. Спокойствие, степенность, владение собой, отсутствие раздра­жительности сопровождают христианина, у которого обуздан язык***

Каждый христианин должен иметь чистые уста (Мат. 12:37).

**Не говорить лжи.** «Язык лживый ненавидит Господь» (Пр. 6:16-17; Кол. 3:9). Всех лжецов участь в озере огненном (Отк. 21:8).

**Не сквернословить.** «Отложите сквернословие уст ваших» (Кол. 3:8) и «никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших» (Еф. 4:29).

**Не пустословить.** «Непотребного пустословия удаляйся» (2Тим. 2:16). «От пустословия только ущерб» (Пр. 14:23).

**Удаляться от смехотворства.** «Смехотворство не прилично вам» (Еф. 5:4), «Сетование лучше смеха» (Еккл. 7:3).

**Не быть злоречивым.** «Удерживай язык свой от зла и уста свои от лукавых речей» (1Пет. 3:10), ибо «ни злоречивые, ни хищники Цар­ства Божия не наследуют» (1Кор. 6:10).

**Не быть сварливым.** «Никого не злословить, быть не сварли­вым, но тихими, оказывать всякую кротость ко всем человекам» (Тит. 3:2). «Где сварливость, там неустройство и все худое» (Иак. 3:16).

**Никого не проклинать.** «Как ласточка улетит, так незаслужен­ное проклятие не сбудется» (Пр. 26:2).

***5. Иметь умаление и скромность, не быть тщеславным*** «Говорю так не потому, чтобы я уже достиг, или усовершился; но стремлюсь не достигну ли и я, как достиг меня Христос Иисус. Братия, я не почитаю себя достигшим; а только забывая заднее и простираясь вперед…» (Фил. 3:12-13). «Все почитаю за сор, чтобы приобресть Христа» (Фил. 3:8).

«Итак, кто из нас совершен, так должен мыслить» (Фил. 3:15). «Когда исполните все... говорите: «Мы рабы ничего нестоящие, потому что сделали, что должны были сделать» (Лук. 17:10). Не высокомудрствуйте, но думайте скромно о себе (Рим. 12:3).



**Примеры:** попытка жертвоприношения Павлу и Варнаве (Деян. 14:8-18). В противоположность — Навуходоносор: «Это ли не величественный Вавилон, который построил я силою моего могущества...» Христос ехал на осле и Христу стелили одежды, а осел мог думать, что это ему стелят. Успех и слава принадлежат не нам. а Тому, Кто нас употребляет.

***6. Совершенная любовь***

«В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх. Боящийся не совершен в любви. Любовь до того совершенства дости­гает в нас, что мы имеем дерзновение в день суда» (1Иоан. 4:17-18).

Совершенная любовь Божья — это Христос на Голгофе. Лю­бовь Божья открылась в том, что Он послал Сына Своего в мир. «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего единородно­го, дабы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь веч­ную» (Иоан. 3:16).

Человек своей любовью отвечает на любовь Бога Отца и при­нимает в свое сердце Его совершенную любовь в лице Сына Иисуса Христа. Приняв Иисуса, он принимает спасение и изгоняет из сер­дца страх погибели. Такой человек имеет дерзновение в день суда, ибо верующий в Сына Божьего на суд не приходит (Иоан. 5:24).

Бог не торгуется за спасение. Основание спасения — любовь Христа, которая дается даром по Его благодати, не от дел, чтобы никто не хвалился. Спасенным и освященным Христом подобает творить добрые дела, это плод любви.

***7. Совершенная радость***

«Радость Моя в вас пребудет и радость ваша будет совершенна» (Иоан. 15:11). «Просите и получите, чтобы радость ваша была совершенна» (Иоан. 16:24). «Я радуюсь, что Господь услышал голос мой» (Пс. 114:1).

Есть радость проходящая, временная, земная, а есть радость совершенная. Эта радость от того, что общение наше с живым Богом и Он слышит нас и отвечает нам.

Полученные от Бога ответы на нужды святых, производят в духе христианина совершенную радость и благодарность Богу. Ра­дость общения с живым Богом также пребывает в трудностях и скорбях. Эту, радость никто не может отнять у христианина до тех пор, пока он хранит святость, данную Христом. Для святого Небо открыто. Эта совершенная радость будет продолжаться и в вечности.

***8. Совершенный мир***

«Мир оставляю вам, мир Мой даю вам» (Иоан. 14:27). Да вла­дычествует в сердцах ваших мир Божий, ибо «твердого духом Ты хранишь в совершенном мире» (Ис. 26:3) и велик мир у любящих закон Твой.

Христианин должен иметь мир: в семье (муж, жена, дети, род­ственники), с соседями, с сотрудниками по работе, с окружающи­ми его людьми, со всеми святыми.

Бог дает Свой мир тем, кто достигает мира и имеет его с окру­жающими. Ищите мира и стремитесь к нему. «Старайтесь иметь мир со всеми» (Евр. 12:14), «если возможно с вашей стороны, будь­те в мире со всеми людьми» (Рим. 12:18).

Кто ищет мира, тот смиряется, унижается, прощает во имя Господа своих обидчиков и достигает мира.

Пример: было в Израиле три года голода за Гаваонитян. Давид сказал: «Что мне сделать для вас, и чем примирить вас, чтобы вы благословили наследие Господне?» (2Цар. 21:1 -9).

***9. Иметь совершенное терпение***

Испытание веры производит терпение. «Терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте без всякого недостатка» (Иак. 1:4), чтобы в терпении со­храняли надежду (Рим. 5:4; 15:4).

Совершенство заключается в том, чтобы в испытаниях остать­ся верными Господу и не возроптать, а в терпении сохранить на­дежду. Нужно до конца надеяться, уповать на Бога, верить и ждать, зная, что сверх силы Бог не даст и во всех обстоятель­ствах Он нас видит. Бывает, среди бури Он делает вид, что спит, и смотрит, есть ли вера. Терпение должно возрастать в долготер­пение. Иаков говорит: «долготерпите и вы» (Иак. 5:8).

Примеры: **Авраам** ожидал обетования очень долго, а потом Бог повелел ему принести сына в жертву. Авраам проявил вер­ность Богу и стал отцом всех верующих. **Иов** лишился всего, но не возроптал — и получил намного больше. **Анна** уповала на Бога, не мстила Феннане и Господь воздал ей. **Христос** — образец тер­пения: унижение, побои, насмешки и смерть. Напротив, у **Саула** не хватило терпения и он немного не дождался Самуила, и поте­рял все: власть, силу и благословение.

***10. Жить непорочной жизнью и иметь совершенную веру Божью***

Бог сказал Аврааму: «Ходи предо Мною и будь непорочен» (Быт. 17:1). «Что только честно, что справедливо... о том помыш­ляйте» (Фил. 4:8). «А честный и мыслит о честном, и твердо стоит во всем, что честно» (Ис. 32:8).

Честность должна быть основой жизни всякого христианина. Он должен иметь непорочную, добрую совесть (1Пет. 3:16; Деян. 24:16).

Рассудительность — это основа непорочной жизни. Не рассуж­дай, как и где достать, а рассуждай, как честно достать. Небо, видя твою нужду и желание жить честно, выйдет тебе навстречу. Хрис­тианин должен честно покупать, честно продавать, честно работать.

Ап. Павел говорит: «Открывая истину, представляем себя со­вести всякого человека пред Богом» (2Кор. 4:2).

Вера Авраама вменилась ему в праведность, и Церковь через веру приобретает праведность Христа.

#### Чтобы рост к совершенству был успешен, от чада Божьего требуется:

Христианин должен: проявлять послушание Богу и Его Слову, хранить себя чистым и освященным, прилагать старание и усер­дие в борьбе с грехом, бодрствовать и молиться, познавать волю Божью и при всем этом не полагаться на себя, но совершенно упо­вать на благодать, данную во Христе.

**Послушание слову, истине.** «Послушанием истине чрез Духа очистивши души ваши», «как послушные дети, не сообразуйтесь с прежними похотями, бывшими в неведении вашем» (1Пет. 1:22,14).

**Хранение себя от греха.** «Чтобы каждый из вас умел соблю­дать свой сосуд в святости и чести» (1Фес. 4:4). «Рожденный от Бога хранит себя, и лукавый не прикасается к нему» (1Иоан. 5:18).

**Прилагать старание и усердие.** «То вы, прилагая к сему все старание» (2Пет. 1:5), «Служа с усердием, как Господу» (Еф. 6:7), «От дней Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою бе­рется, и употребляющие усилие восхищают его» (Мат. 11:12).

**Бодрствовать и молиться.** «Будьте благоразумны и бодрствуй­те в молитвах» (1Пет. 4:7). Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев (1Пет. 5:8, Мар. 13:37).

**Познавать волю Божью.** «Чтобы вам познать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная» (Рим. 12:2, Еф. 5:17), что­бы «отвергнувши нечестие и мирские похоти, целомудренно, пра­ведно и благочестиво жили в нынешнем веке» (Тит. 2:12).

**Уповать на подаваемую благодать.** Приступая «к престолу благодати, чтобы получить милость» (Евр. 4:16). «Совершенно уповайте на подаваемую вам благодать в явлении Иисуса Хрис­та» (1Пет. 1:13).

### 10. Испытание веры. Значение испытания для Церкви

#### Шестой период созидания Церкви Христовой — это испытание веры

**Испытание** — означает проверку на качество. Все в жизни прежде чем употребляется, испытывается, поэтому трудности и испытания в жизни христианина неизбежны. Они приходят внезап­но, неожиданно, незапланированно и производят терпение.

Слово Божье открывает для Церкви волю Его, а пустыня ис­кушения открывает желания и умыслы сатаны. Через познание воли Божьей и умыслов диавола, света и тьмы, добра и зла Цер­ковь приходит к совершенству.

Диавол показал Христу все царства Вселенной и сказал: «Тебе дам власть над всеми сими царствами и славу их... если Ты покло­нишься мне» (Лук. 4:5-7).

«Боюсь, чтобы, как змей хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, уклонившись от простоты во Хрис­те» (2Кор. 11:3). Трезвитесь, бодрствуйте, потому что диавол хо­дит, ища кого поглотить (1Пет. 5:8). «Не любите мира, ни того, что в мире» (1Иоан. 2:15-16). «Когда говорит он (диавол) ложь, говорит свое, ибо он лжец и отец лжи» (Иоан. 8:44).

Христианин должен быть испытан в различных искушениях, ко­торые затрагивают различные сферы жизни (служение, финансы, семью, работу, друзей и т.п.)

Написано: «С великой радостью принимайте, братия мои, ког­да впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение» (Иак. 1:2-3).

*Желания, исходящие лично от человека, либо от окружающих людей или духов бесовских, называются искушениями, а жела­ния, исходящие от Бога, направленные на проверку нашего качест­ва — испытаниями.*

Как Христос перед началом Своего служения проходил через пустыню искушения, так и каждый христианин должен пройти че­рез различные испытания.

#### Четыре вида искушений

Искушения от собственной плоти

Это различные плотские увлечения. Иаков говорит, что впа­дают в различные искушения, ибо каждый искушается увлекаясь и обольщаясь собственной похотью.

Желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают лю­дей в бедствие и пагубу (1Тим. 6:9).

Нужно бодрствовать, чтобы влечение не переходило в обольще­ние и увлечение, достигать господства нашего духа над желания­ми плоти. Послушаешься плоти — станешь плотским. Плоть не родилась свыше и поражение нашего духа идет через увлечения плоти. Бог оставил нас во плоти, чтобы через нее испытать нас и привести в совершенство. Грех горит как огонь, но ты греха не тронь.

Среди всех желаний, которые исходят от плоти, христианин должен выбирать только те, которые полезны и назидают, и не являются грехом.

Искушения от людей

Это незаконные унижения, незаконные обвинения, страдания от незаконно причиненного тебе зла.

При таком искушении победа дается через молитву, как напи­сано: «Злостраждет ли кто из вас? пусть молится» (Иак. 5:13). «Вас постигло искушение не иное, как человеческое; и верен Бог, Ко­торый не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при ис­кушении даст и облегчение» (1Кор. 10:13).

«Любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас» (Мат. 5:44). Иисус Христос и Стефан молились за своих мучителей и убийц, говоря: «Прости им, ибо не знают что делают и не вмени им греха сего».

Написано: «Злословят нас, мы благословляем; гонят нас, мы терпим; хулят нас, мы молим» (1Кор. 4:12-13). «Не будь побеж­ден злом, но побеждай зло добром» (Рим. 12:21).

Искушения от сатаны, от духов бесовских

Иисус сорок дней был искушаем от диавола. «И окончив все ис­кушения, диавол отошел от Него до времени» (Лук. 4:13, Мат. 6:13).

«Вот, диавол будет ввергать из среды вас в темницу, чтоб ис­кусить вас» (Отк. 2:10). «Противник ваш диавол ходит, как рыка­ющий лев, ища кого поглотить; противостойте ему твердою ве­рою, зная, что такие же страдания случаются и с братьями ваши­ми в мире» (1Пет. 5:8-9).

Диавол имеет три основных вида искушений:

**Лесть** — предлагает славу, почет, богатство, благополучие через поклонение ему.

**Строгость** — чтобы устрашить: отнимает работу, благополу­чие, лишает свободы и т.п.

**Огненное** — чрезмерные страдания и различные мысленные искушения (1Пет. 4:12).

При искушении от диавола нужно противостать ему твердой верой и избрать превыше всего Бога.

Испытания, посылаемые от Бога

Бог может испытывать каждого, ибо Он создал сердца всех человеков и вникает во все дела их.

Когда Бог искушал-испытывал Авраама в первый раз, Авраам терпеливо и очень долго ожидал исполнения обетования Божьего. Когда Исаак возрос, Бог во второй раз испытал Авраама: «Отдай Мне дитя, которое ты любишь» (Быт. 22:1).

Бог при испытании может лишить человека самого дорогого и наблюдать, прославит ли человек Бога, находясь в скорбях или будет роптать.

Через участие в Христовых страданиях Церковь Христова ис­пытывается в любви и верности к Богу и ко Христу.

«Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и... злосло­вить за Меня» (Мат. 5:11). «Вы участвуете в Христовых страдани­ях, радуйтесь» (1Пет. 4:13). «Выйдем к Нему за стан, нося Его по­ругание» (Евр. 13:13). «Мы сонаследники Христу» если только с Ним страдаем» (Рим. 8:17). «Не бойся ничего, что тебе надобно будет претерпеть. Будь верен до смерти» (Отк. 2:9-10). Христос гово­рит, что Он есть испытывающий сердца и внутренности (Отк. 2:23)

#### Цель всех испытаний — сделать христианина лучше

Все испытания, встречающиеся в нашей жизни, содействуют нам ко благу. Бог не дает испытаний сверх сил. «Верен Бог, Кото­рый не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести» (1Кор. 10:13, Рим. 8:28).

**Испытание** напоминает нам, что мы — дети Божьи. «Господь кого любит, того наказывает. Если вы терпите наказание, то Бог поступает с вами, как с сынами» (Евр. 12:6-10).

Все родители имеют право наказывать своих детей. Мы — дети Божьи, и Он также наказывает нас, пока мы не научимся послу­шанию. И если встречаем трудности и испытания, то этим Бог по­казывает нам, как детям Свою любовь.

**Испытание** открывает все, что у человека на сердце.«Оставил его Бог, чтоб испытать его и открыть все, что у него на сердце» (2Пар. 32:31).

Часто человек не знает себя, но Бог знает, что в сердце каждо­го и допускает испытания, чтобы человек увидел себя каков он есть. Человек думает или даже говорит, что в такой-то ситуации он поступит вот так, а когда же приходит испытание, поступает иначе. Или говорит: «Меня так довели, что я им все высказал». Это Бог открывает все тайное, чтобы человек видел все, что на­ходится в его сердце.

В испытании видно, если в сердце находится вражда, зависть, обида, сквернословие и т.п.

**Испытания** помогают увидеть степень нашей веры и терпения.

Смирение — это полное согласие с Божьим определением.

Ропот — это несогласие с Богом. Ропот сопровождается воп­росами: зачем? почему? за что? и т.п.

Если при испытаниях в смирении христианин за все благодарит Бога и до конца надеется, и ожидает помощи от Него, значит у него сильная вера, она держит его и производит в нем совершенное терпение и долготерпение. А если при испытании человек на­чинает роптать, то это признак слабой или малой веры (1 Фес. 5:18, Числ. 14:29-30).

**Испытания** ведут к смирению. «Чтоб я не превозносился чрез­вычайностью откровений, дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать меня» (2Кор. 12:7). .

Смириться — это значит довериться во всех обстоятельствах Богу и полностью положиться на Него.

Бог учил Павла смирению, чтобы он всегда помнил, что зави­сит от Бога, поэтому Павел всегда надеялся на Его силу. Нужно всегда помнить, что в жизни христианина бывает много непонят­ного, но должно смиряться, зная, что Бог полагает заботу о че­ловеке с целью благ будущего века и ведет его так, чтобы он не потерял жизнь вечную.

**Испытания** показывают, что мы можем отдать ради Христа. «Кто любит отца, мать, сына или дочь более, нежели Меня, не достоин Меня» (Мат. 10:37).

Бывает, в испытаниях ставится выбор между Иисусом Хрис­том и родными. Не исключена возможность, что приходится ос­тавлять родительский дом ради веры в Бога, если родные не за­хотят принять нас как христиан. Бог желает видеть в каждом хри­стианине полную жертвенность ради служения Ему.

**Испытания** дают возможность понять людей и помочь им. «Бог всякого утешения, утешающий нас во всякой скорби нашей, чтоб мы могли утешать находящихся во всякой скорби» (2Кор. 1:3-4). «Ибо как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушае­мым помочь» (Евр. 2:18)

Христианин, перенесший испытания, может понять других, на­ходящихся в таких же обстоятельствах и утешить их тем утеше­нием, которым Бог утешал его во время скорби. Перенесший труд­ности на себе, может посочувствовать другим. Нужно быть к себе строгим, а к другим милостивым. Лучше- утешить, поддержать, нежели спрашивать: «За что это Бог тебя наказывает?»

**Испытания** приближают к Богу и ведут к единству с Христом.

«В скорби своей, они с раннего утра будут искать Меня» (Ос. 6:1).

Во время гонений и трудностей люди ближе к Богу. Но свобо­да и спокойствие ведут к суете и угождению плоти. Бог ревнует о Своих детях и, когда они удаляются от Него, Он скорбями при­ближает их к Себе. Бог хочет, чтобы все заботы наши были воз­ложены на Него, ибо Он печется о нас.

**Испытания** помогают понять, что важно в жизни, а что нет. «Нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с той славою, которая откроется в нас» (Рим. 8:18).

Когда христианин проходит испытания, у него происходит пе­реоценка ценностей и он начинает понимать, что все земное нич­тожно в сравнении с вечным обетованием, которое Бог во Христе дарует детям Своим. Поэтому при всех трудностях, нужно смот­реть с верой на Божьи обетования. В испытаниях нужно помнить:

Необходимо во всем доверять Богу, Он не даст сверх сил (1Кор. 10:13). Испытания нужно перенести успешно и остаться верным Богу (Отк. 3:21). Победа в испытаниях дается силой Духа Святого через веру и молитву. Нужно быть освященным, чистым от греха (1Пет. 1:14-15).

При испытаниях часто приходят сомнения, но нельзя сдавать­ся в трудностях, зная, что любящий Бог не может оставить или забыть тебя. Он доказал Свою любовь на Голгофе, до конца воз­любив нас. Любящий человек никогда не делает зла, тем более Бог, Он все испытания посылает нам ко благу.

«Для сего примите всеоружие Божие, дабы вы могли противо­стать в день злый и, все преодолевши, устоять» (Еф. 6:13). «Бла­жен человек, который переносит искушение, потому что, быв ис­пытан, он получит венец жизни, который обещал Господь любя­щим Его» (Иак. 1:12).

Через участие в Христовых страданиях, проходя долину раз­личных искушений от похотей плоти, людей мира сего и духов бесовских. Церковь исполняется полнотой Божьей, достигая со­вершенства во Христе. И каждому, кто течение совершил, веру сохранил, готовится венец правды и открываются врата седьмого дня — вечного покоя и славы со Христом в Его Царствии на небесах.

#### Седьмой период созидания Церкви Христовой — это получение вечного покоя со Христом на престоле Его

**Церковь** есть Невеста. Она должна быть всегда готова к встре­че Христа, своего жениха. «Итак бодрствуйте, потому что не зна­ете, в который час Господь ваш приидет» (Мат. 24:42). «Да будут чресла ваши препоясаны и светильники горящи» (Лук. 12:35). «Бла­женны рабы те, которых господин, придя, найдет бодрствующи­ми» (Лук. 12:37). «Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не восхитил венца твоего» (Отк. 3:11)

Восхищение Церкви — это работа Духа Святого

Дух Святой, данный залогом Церкви Христовой, в день оный сойдет большей мерой силы и изменит тела святых так, что они будут подобны славному телу Христа воскресшего, и воскресит всех умерших во Христе во мгновение ока. «Мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся, ибо тленному сему надлежит об­лечься в нетление, и смертному сему — облечься в бессмертие» (1Кор. 15:52-53).

Павел пишет так: «Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не пре­дупредим умерших, потому Сам Господь при возвещении, при гла­се Архангела... сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде, потом мы, оставшиеся в живых, во мгновение изменим­ся и вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Гос­поду на воздухе, и так всегда с Господом будем» (1Фес. 4:15-17, 1Кор. 15:51-52).

«Ибо наше жительство на небесах, откуда мы и ожидаем Спа­сителя.., Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действу­ет и покоряет Себе все» (Фил. 3:20-21).

«В ту ночь будут двое на одной постели, двое будут молоть вместе, двое будут на поле — один возьмется, а другой останет­ся» (Лук. 17:34-36). «Пришел жених и готовые вошли с Ним на брачный пир и двери затворились» (Мат. 25:10). «Они омыли и убели­ли одежды свои кровью Агнца. За это они пребывают ныне пред престолом Бога и служат Ему день и ночь в храме» (Отк. 7:14-17).

Брак Церкви со Христом

После восхищения Церковь пройдет судилище Христово, где будут распределены награды на вечность, каждому соответствен­но его труду на земле. Все, кто трудился во имя Бога, из-за люб­ви к Нему и для славы Его, получат награду и войдут на брачный пир, где сочетаются со своим Возлюбленным на вечные времена. И воссядет Церковь Христова на престоле Его на новом Небе.

«Аллилуйя! Ибо воцарился Господь Бог Вседержитель. Возра­дуемся и возвеселимся;... ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и свет­лый. Блаженны званные на брачную вечерю Агнца» (Отк. 19:6-9).

«Вся слава дщери Царя внутри,.. в испещренной одежде ведет­ся она к Царю, и стала царица одесную Тебя в Офирском золоте» (Пс. 44). «Царь ввел меня в чертоги свои, — будем восхищаться и радоваться» (Песн.П.1:3).

Видимое пришествие Христа с Церковью на землю

После восхищения, через семь лет. Церковь придет со Хрис­том на землю, чтобы судом очистить ее для 1000-летнего Цар­ства и совершить окончательную победу над человеком греха — диаволом, антихристом.

Это будет видимое пришествие Христа с Церковью для всех лю­дей, живущих на земле. Явится Христос, вокруг Него 12 Апостолов, вокруг них 144 тысячи первенцев, потом тысячи и десятки тысяч, а вокруг всех ангелы, и все сие будет в славе и в торжестве. Христос очистит землю от двух проклятий, которые она несет на себе, осво­бодит людей от власти антихриста и восстановит 1000-летнее Цар­ство на земле. Все люди познают Бога в полноте Его любви, и все от малого до великого будут знать Христа и Ему служить.

«Се, грядет с облаками, и узрит Его всякое око» (Отк. 1:7). «И придет Господь Бог мой и все святые с Ним» (Зах. 14:5). Христос сказал: «Тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачут все племена земные и увидят Сыны Человеческого, гря­дущего на облаках небесных с силою и славою великою» (Мат. 24:30).

Исаия говорит: «В тот день отрасль Господа явится в красоте и чести и плод земли — в величии и славе» — это церковь Христо­ва в величии и славе (Ис. 4:2). А Даниил сказал: «Царство же и власть и величие царственное во всей поднебесной дано будет на­роду святых Всевышнего, Которого царство — царство вечное» (Дан. 7:27). И все властители будут служить и повиноваться Ему, ибо «царство мира соделалось царством Господа» (Отк. 11:15).

Церковь — жена Агнца, будет славой престола Отца и Сына

Церковь на престоле с Христом на новом Небе будет царство­вать над новой землей вечно. Она будет царствовать над землей, как цари и священники царствовали и управляли народом Изра­ильским. Она является скинией, и через нее спасенные народы, подруги Церкви, населившие новую землю через второе воскре­сение, будут общаться с Богом Отцом и Сыном.

Жители новой земли вместо голубого неба постоянно будут видеть престол Бога Отца, рядом Его Сына с Невестой, и вокруг престола тьму тем ангелов, херувимов и серафимов. И они будут ходить во свете славы Небесной, в свете Церкви и служить Богу будут во веки веков, созерцая красоту Неба. Все это будет веч­ное, духовное, славное и чудесное, как написано: «Не видел того глаз и не слышало ухо, не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1Кор. 2:9).

«Пойди, я покажу тебе жену, невесту Агнца... и показал мне великий город святый Иерусалим» (Отк. 21:9-10). «И увидел я но­вое небо и новую землю... и святый город Иерусалим, новый, схо­дящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего. Се, скиния Бога с человеками, и Он будет оби­тать с ними» (Отк. 21:1-3). «Ворота его не будут запираться днем; а ночи там не будет. И принесут в него славу и честь народов» (Отк. 21:25-26) и спасенные народы будут ходить в свете Его.

«Ты был заклан, и Кровью Своею искупил нас Богу... и соделал нас царями и священниками Богу нашему; и мы будем цар­ствовать на земле» (Отк. 5:9-10).

### 11. Законы освящения для Церкви Христовой

#### Первый закон освящения

Первый закон — это освящение грешника через Иисуса Хрис­та, умершего на Голгофе за грехи всего мира.

Грешник, в разуме которого Бог отделил свет от тьмы, ищет Бога, верой принимая Иисуса Христа в свое сердце. В покаянии он оставляет этот мир и прежний образ жизни, получает прощение грехов, принимает водное крещение и получает крещение Духом Святым, становится членом святой Церкви Христовой.

Ибо кровь Христа очищает совесть нашу от мертвых дел, для служения Богу живому (Евр. 9:14). «Он одним приношением на­всегда сделал совершенными освящаемых» (Евр. 10:14). «По сей-то воле освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа» (Евр. 10:10). Итак, «представьте себя Богу, как ожившие из мертвых» (Рим. 6:13).

«И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим, в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего,.. по плотским похотям... и были по природе чадами гнева как прочие. Бог,.. по Своей вели­кой любви,.. оживотворил со Христом, — благодатию вы спасе­ны» (Еф. 2:1-5).

#### Второй закон освящения

Второй закон — это освящение Церкви Христовой. Святая Церковь освящается хранением себя от скверны плоти и духа, сохраняя святость, данную Христом в Его Слове, в Крови и в Духе Святом.

«Святый да освящается еще» (Отк. 22:11). «Очистим себя от всякой скверны плоти и духа» (2Кор. 7:1). «Чтобы каждый из вас умел соблюдать свой сосуд в святости и чести, а не в страсти похотения» (1Фес. 4:4-5). «Не сообразуйтесь с прежними похотями, бывшими в неведении вашем,.. но будьте святы во всех поступ­ках» (1Пет. 1:14-15). «Рожденный от Бога, не делает греха, пото­му что семя Его (Слово) пребывает в нем,.. но хранит себя, и лукавый не прикасается к нему» (1Иоан. 3:9, 5:18).

Похоть плоти, похоть очей и гордость житейская постоянно вос­стают на душу христианина. Вся информация идеологии бесов­ского обольщения грехом идет к человеку через глаза, уши и ра­зум. Но Слово Божье, которое принял христианин, является фильтром, чтобы в сердце человека из всей информации прохо­дило только то, что угодно Богу. «В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы не грешить пред Тобою» (Пс. 118:11).

Человек не может запретить птице летать над его головой, но сесть или свить гнездо на голове может запретить.

**Греховное влечение** — это еще не грех, но влечение, перехо­дящее в увлечение и обольщение, поражает грехом человека. Плоть не наследует Царства Божьего, но может лишить челове­ка спасения, ибо всегда поражение духа идет через плоть. Поэто­му написано: «Если духом умерщвляете дела плотские, то живы будете» (Рим. 8:13).

У христианина должно быть господство духа над плотью, он должен окончательно победить все скверны плоти и духа.

**Скверны плоти:** прелюбодеяние, любодеяние, блуд, нечисто­та, непотребство, мужеложство, лесбиянство, скотоложство, страсть, злая похоть, малакийство, порнография, воровство, пьян­ство, курение, наркомания и т.д.

**Скверны духа:** гордость, высокомерие, надменность, тщесла­вие, вражда, ложь, ссоры, клевета, злоречие, зависть, гнев, нена­висть, ропот, соблазны, бесчинство, крик, ярость, злоба, обидчи­вость, осуждение, идолослужение, волшебство, колдовство, га­дание и т.д.

Да будет все это удалено от святых. «Беги от греха, как от лица змея» (Сир. 21:2). «Больше всего хранимого храни сердце твое» (Прит. 4:23). Пусть Слово Божье будет светильником для твоих путей и в сердце своем сокрой Слово Господне, чтобы не грешить перед Богом.

1. Все мне позволительно, но не все полезно.

2. Все мне позволительно, но ничто не должно обладать мной.

3. Все мне позволительно, но не все назидает.

Через три закона хранения себя по Слову Божьему христианин должен выбирать только то, что полезно, что назидает и не явля­ется грехом (1Кор. 6:12, 10:23).

#### Третий закон освящения

Третий закон — это освящение согрешивших членов Церкви.

При согрешении члены Церкви Христовой освящаются через исповедание, покаяние и молитву к Богу Отцу через Ходатая и Первосвященника Господа нашего Иисуса Христа.

«Если бы кто согрешил, то мы имеем ходатая пред Отцем, Иисуса Христа, Праведника» (1Иоан. 2:1-2). «Един и посредник между Богом и человеками, человек Христос Иисус» (1Тим. 2:5). «Мы имеем первосвященника, Который может сострадать нам в немощах наших. Который, подобно нам, искушен во всем, кроме греха» (Евр. 4:15-16), «Который воссел одесную престола вели­чия на небесах, чтобы предстать ныне за нас пред лице Божие» (Евр. 8:1;9:24).

Члены Церкви после водного крещения должны быть свобод­ны от всех греховных узлов. Произвольный, сознательный, зап­рограммированный грех, сделанный, после водного крещения, вре­менем не амнистируется.

Христос умер за грехи неведения мира (Лев. 4:27-29). В Ветхом Завете такой грех называется грехом по ошибке. Грешник мира сего у подножия Голгофского креста находит полное освобож­дение от грехов, но за произвольный грех нет жертвы (Евр. 10:26).

Произвольный грех членов Церкви прощается милостью Хри­ста воскресшего, по Его ходатайству перед Отцем при исповеда­нии, покаянии и молитве к Богу через Ходатая и Первосвященни­ка Господа нашего (Евр. 9:7-15). Пример: Два голубя и два козла в Ветхом Завете указывают на Христа, умершего на Голгофе за грехи неведения мира и на Христа, воскресшего из мертвых, для оправдания многих, Кото­рый стал Первосвященником и Ходатаем за грехи наши. Христос говорит: «И был мертв, и се, жив во веки» (Отк. 1:18). Исповедание — заповедь Божья для прощения грехов. Иаков пишет: «Признавайтесь друг пред другом в проступках» (Иак. 5:16). «Если исповедуем грехи наши, то Он будучи верен и праведен простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправ­ды» (1Иоан. 1:9).

Бог сказал, что если человек будет виновен в чем-либо и испо­ведается в своем согрешении, то пусть принесет Господу за грех свой жертву повинности (это исповедание) и прощено будет ему (Лев. 5:5-13). Если мужчина или женщина сделают какой-либо грех против человека и через это сделают преступление перед Гос­подом, то пусть исповедаются во грехе своем, который они сде­лали, и возвратят сполна то, в чем виновны, и отдадут тому, про­тив кого согрешили (Числ. 5:7).

«Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознается и оставляет их, тот будет помилован» (Пр. 28:13).

Исповедание совершается перед Господом в присутствии другого Примеры: В присутствии священника (Лев. 5:4-10);

В присутствии Иисуса Навина (И.Нав. 7:19-20);

Давид исповедовался перед Нафаном (2Цар. 12:13);

В присутствии Иоанна Крестителя (Мат. 3:6);

В присутствии ап. Павла (Деян. 19:18);

Признавайтесь друг перед другом (Иак. 5:16). Если человек согрешит против человека, то перед ним нужно исповедаться, а если против Церкви, то перед Церковью нужно признать вину свою (1Цар. 2:25). «Мирись с соперником, пока ты на пути» (Мат. 5:25).

Если человек согрешит против Бога и Его Слова. Бог Отец от­дал весь суд Своему Сыну (Иоан. 5:22), а Церковь есть Тело Его, и посредством Слова Церковь судит о всяком грехе. «И кому про­стите грехи, тому простятся; на ком оставите, на том останутся» (Иоан. 20:23).

Только искреннее исповедание и покаяние дают право на про­щение. Неполное, неискреннее исповедание, без скорби раскаяния и без оплакивания своей вины, не даст успеха.

Пример исповедания: «Когда я молчал,.. тяготела надо мною рука Твоя, свежесть моя исчезла,.. но я открыл Тебе грех мой и не скрыл беззакония моего,.. и Ты снял с меня вину греха моего» (Пс. 31:3-5). Давид дважды тяжко согрешал, но получил милость, потому что он умел каяться и смиряться. А Саул один раз согре­шил и не получил милости, потому что искал почтения у людей и не искренне каялся.

Примеры сокрушенного и смиренного духа:

«Близок Господь к сокрушенным сердцем и смиренных духом спасет» (Пс. 33:19). «Сердца сокрушенного и смиренного Ты не пре­зришь, Боже» (Пс. 50:19). «Не дай уклониться сердцу моему к сло­вам лукавым для извинения дел греховных,.. да не вкушу я от сла­стей их» (Пс. 140:4). «Я призрю на смиренного и сокрушенного ду­хом и на трепещущего пред словом Моим» (Ис. 66:2).

Не допускают до исповедания: стыд перед людьми, страх перед наказанием, ожесточение, гордость или отсутствие страха Божь­его. Все это производят духи бесовские, чтобы удержать челове­ка в рабстве греха.

Исповедания бывают: общие членов Церкви, семейные или ин­дивидуальные (по отдельности мужья, жены, девицы, юноши) и совершаются в сопровождении постов.

### 12. Служение Духа Святого в Церкви Христовой

Водительство Духом Святым и хождение по откровению. Церковь Христова водима Духом Святым. Дух Святой через Слово Божье и откровения научает и наставляет на всякую исти­ну, а также открывает и возвещает будущее. Водительство Ду­хом — это жизнь по Слову Божьему, но не вождение сказаниями от Духа.

«Дух Святой... научит вас всему и наставит на всякую истину» (Иоан. 14:26,16:13). «Если же вы о чем иначе мыслите, то и это Бог вам откроет» (Фил. 3:15). «Отец дал вам Духа премудрости и откровения к познанию Его» (Еф. 1:17-18). Сие помазание учит вас (1Иоан. 2:27) и будущее возвестит вам (Иоан. 16:13). В ином слу­чае, ап. Павел говорил, что ходил в Иерусалим по откровению.

**Дух Святой** — это руководство в служении через духовное да­рование, данное для созидания Церкви.

Дух Святой сказал: «Отделите Мне Варнаву и Савла» (Деян. 13:2). «Угодно было Святому Духу и нам не возлагать...» (Деян. 15:28). «Дух сказал Филиппу» (Деян. 8:29). «Быв посланы Духом Святым, пришли в Селевкию» (Деян. 13:4). «Предпринима­ли идти в Вифинию, но Дух не допустил их» (Деян. 16:7). «Дух Свя­той свидетельствует, что узы и скорби ждут меня» (Деян. 20:23). **Дух Святой** — это сила очищения и освящения. «Послушанием истине через Духа очистивши души ваши» (1Пет. 1:22). «Но вы не по плоти живете, а по духу, если только Дух Божий живет в вас» (Рим. 8:9-10). «Омылись, освятились, оправдались... Духом Бога нашего» (1Кор. 6:11). «Через освяще­ние от Духа... избрал вас ко спасению» (2Фес. 2:13). **Дух Святой** утверждает и обогащает надежду Церкви. «Бог же надежды да исполнит вас всякой радости и мира в вере, дабы вы, силою Духа Святого, обогатились надеждою» (Рим. 15:13). «Надежда не постыжает, потому что любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым» (Рим. 5:5). Сей самый Дух свидетель­ствует духу нашему, что мы дети... и наследники Божьи, сонас­ледники же Христу (Рим. 8:16-17).

**Дух Святой** призывает и поставляет на служение.

«Внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святый поста­вил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога» (Деян. 20:28).

**Дух Святой** дает дары и производит служение.

«Каждому дастся проявление Духа на пользу; одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания,.. иному вера, ино­му дары исцелений, иному чудотворения, иному пророчество, ино­му разные языки,.. иному истолкование языков. Все же сие произ­водит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угод­но» (1Кор. 12:7-11, Иоан. 3:34).

**Дух Святой** — это сила жизни во Христе, данная Церкви для служения и исполнения воли Божьей.

«От Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия» (2Пет. 1:3), «ибо дал нам Бог духа не бояз­ни, но силы, любви и целомудрия» (2Тим. 1:7). Мы Христово благо­ухание, Он нами распространяет познание о Себе (2Кор. 2:14-17).

**Дух Святой** — это сила благовествования. Он знамениями и чудесами через Церковь возвещает спасение Христово на земле.

«Проповедь моя не в убедительных словах человеческой муд­рости, но в явлении духа и силы» (1Кор. 2:4). «Не могли противо­стоять мудрости и Духу, Которым он говорил» (Деян. 6:10). «Ко­торый, во свидетельство слову благодати Своей, творил руками их знамения и чудеса» (Деян. 14:3). Народ внимал Филиппу, «слы­ша и видя, какие он творил чудеса» (Деян. 8:6). «Верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит» (Иоан. 14:12).

Дары Святого Духа и любовь — это путь превосходнейший. «Достигайте любви; ревнуйте о дарах духовных» (1Кор. 14:1), «ревнуйте о дарах больших, и я покажу вам путь еще превос­ходнейший» (1Кор. 12:31).

**Любовь** — это фундамент. Где нет фундамента, народ не усто­ит, как многие из учеников Иисуса Христа, которые ходили с Ним, видели чудеса, а потом соблазнились и отошли (Иоан. 6:66). Поэ­тому, ревнуя о духовных дарах, о руководстве Духом Святым, нуж­но иметь любовь, жертвенность и святое хождение перед Богом.

### 13. Крещение Духом Святым

Крещение Духом Святым входит в рождение свыше, как ска­зал Христос Никодиму: «Кто не родится от воды и Духа, не мо­жет войти в Царство Божие» (Иоан. 3:5). «Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух» (Иоан. 3:6).

Крещение Духом Святым — это дар Божий, обещанный Отцом и Сыном в Старом и Новом Заветах. Исаия говорит: «Я изолью воды на жаждущее ... излию дух Мой на племя твое» (Ис. 44:3). А через Иоиля Бог говорит: «Излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши... на рабов и на рабынь, в те дни излию от Духа Моего» (2:28-29).

Христос сказал: «Я пошлю обетование Отца Моего на вас» (Лук. 24:49), «ибо, если Я не пойду, Утешитель не приидет к вам, а если пойду, то пошлю Его к вам» (Иоан. 16:7).

В день Пятидесятницы, когда Дух Святой сошел на апостолов, Петр сказал: «Он... приняв от Отца обетование Святого Духа, из­лил то, что вы ныне видите и слышите» (Деян. 2:33).

Дух Святой нисшел также на Иисуса Христа. Иисус Христос был зачат от Святого Духа и рожден непорочной девой, но Он нуждался в силе Духа Святого для совершения миссии служе­ния, на которую пришел.

Евангелисты Матфей и Лука описывают, что когда Иисус при­нял водное крещение, Он тотчас же вышел из воды и молился, и отверзлось небо, и Дух Святой нисшел на Него в телесном виде, как голубь, и был глас с небес глаголющий: «Ты Сын Мой воз­любленный» (Мар. 1:11).

Иисус Христос есть крестящий Духом Святым. Иоанн видел и засвидетельствовал, что Сей есть Сын Божий и что Он будет кре­стить Духом Святым и огнем. Христос сказал, что Дух Святой прославит Его «потому, что от Моего возьмет и возвестит вам».

Прообразом сему в Старом Завете видим, что Бог сошел в обла­ке и взял от Духа, который был на Моисее и дал 70-ти старейшинам. И почил на них Дух видимо, и все слышали их пророчествующими.

Дар Духа Святого принадлежит всем уверовавшим и дается во имя Иисуса Христа.

Ап. Павел говорит: «Все мы одним Духом крестились в одно тело... и все напоены одним Духом» (1Кор. 12:13), а Петр говорит: «Ибо вам принадлежит обетование и детям вашим и всем даль­ним кого ни призовет Господь» (Деян. 2:39). Христос сказал, что Утешителя — Духа Святого, Отец пошлет во имя Его.

Тело человека является храмом для принятия Духа Святого. Написано: «Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святого Духа,.. вы храм Божий, и Дух Божий живет в вас» (1Кор. 6:16,19). Как сказал Бог: «Вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом» (2Кор. 6:16). «Мы придем к нему и обитель у него сотворим» (Иоан. 14:23).

Для получения Крещения Духом Святым необходимы:

**Вера в Иисуса Христа и пребывание в Его учении.** Христос сказал: «Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой. Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него» (Иоан. 7:38-39). «Кто любит Меня, — говорит Христос, — тот соблюдет слово Мое... и Мы придем к нему и обитель у него сотворим» (Иоан. 14:23).

**Молитва с верой, желание и жажда.** Дух Святой не дается за добрые дела, как написано: «Через дела ли закона вы получили Духа, или через наставления в вере?» (Гал. 3:2). Нужно верить, что Отец Небесный даст Духа Святого просящим у Него. Хрис­тос, говоря о Духе Святом, возгласил: «Кто жаждет, иди ко Мне и пей» (Иоан. 7:37). Петр и Иоанн, придя в Самарию, помолились о самарянах, чтобы они приняли Духа Святого (Деян. 8:15).

При наличии веры, пребывания в Слове Божьем, желания, жажды и молитвы легко получить крещение Духом Святым, а также при наличии дара вспоможения, который усиливает молит­ву и вселяет большую веру. Однако нельзя допустить обольще­ния и вместо крещения повторять слова за другими.

Прежде, чем получить крещение Духом Святым, как это опи­сано в Деянии во второй главе, нужно сначала принять Духа Святого в свое сердце верой, как личность, участвующую с Отцом и Сыном в нашем спасении. Как написано: «Сказав это, дунул, и го­ворит им: примите Духа Святого» (Иоан. 20:22). Это не было кре­щением Святым Духом, но ученики поверили Христу, что Он есть крестящий Духом Святым, и получили частицу силы, чтобы не разбежаться из Иерусалима, но дождаться обещанного Духа.

Крещение Духом Святым дается до и после водного крещения. Христос, Его ученики, а впоследствии самаряне и евнух, были крещены Духом Святым после водного крещения. И Петр провозгласил истину: «Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святого Духа».

Но бывает, Бог сначала крестит Духом Святым, как это было в доме у Корнилия. Дух Святой сошел на всех слушающих слово, и Петр сказал: «Кто может запретить креститься водою тем, ко­торые, как и мы, получили Святого Духа?» (Деян. 10:44-47).

В данном случае Богу нужно было убедить евреев, чтобы они приняли язычников в Церковь Христову. Поэтому в иных случа­ях, где есть у служителей сомнение, желательно, чтобы искрен­ность покаяния грешника была подтверждена крещением Святым Духом. Тогда легче решить вопрос преподания водного креще­ния. Но в закон вводить это нельзя. Для всех образец Христос, Он сначала был крещен водой, а потом на Него сошел Дух Святой.

Крещение Святым Духом дается через возложение рук и без возложения, но всегда сопровождается исполнением силы Духа Святого и говорением на иных языках видимо и слышимо. Об этом говорят все шесть случаев крещения, описанные в Евангелии. И на это указывает евангелист Марк: «Уверовавших же будут сопро­вождать сии знамения...будут говорить новыми языками» (16:17).

Христос сказал: «Дух дышит, где хочет (это сила Духа Свято­го), и голос его слышишь (это иные языки, которые даются рож­денному от Духа для общения с Богом)... так бывает со всяким, рожденным от Духа» (Иоан. 3:8).

Впервые Дух Святой сошел на апостолов в день Пятидесятницы. Об этом говорится: «И явились им разделяющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каждом из них. И исполнились все Духа Святого, и начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать» (Деян. 2:3-4).

Когда впервые дар Святого Духа излился на язычников, то «слы­шали их говорящих языками и величающих Бога» (Деян. 10:45-46). И через это знамение апостолы удостоверились, что и язычники, как иудеи, имеют доступ ко Христу, составляя в Нем одно Тело (Деян. 11:15-17).

В жизни ап. Павла крещение Духом Святым было так: Анания по откровению от Бога вошел в дом и, возложив на Савла руки, сказал: «Брат Савл! Господь Иисус, явившийся тебе на пути... пос­лал меня, чтобы ты прозрел и исполнился Святого Духа» (Деян. 9:17).

Исполнение Духом Святым Павла было со знамением иных языков. Об этом он говорит: «Благодарю Бога моего: я более всех вас говорю языками» (1Кор. 14:18).

Ефесяне также получили Духа со знамением иных языков. Когда Павел прибыл в Ефес и нашел там некоторых учеников, то спросил их: «Приняли ли вы Святого Духа, уверовав? Они же ска­зали ему: мы даже и не слышали, есть ли Дух Святый... и когда Павел возложил на них руки, нисшел на них Дух Святой, и они стали говорить иными языками и пророчествовать» (Деян. 19:1-6).

Впоследствии Павел, когда писалим послание, напоминает об этом: «Вы, услышав слово истины, благовествования вашего спа­сения, и уверовавши в Него, запечатлены обетованным Святым Духом» (Еф. 1:13).

Об этом же говорит евангелист Марк: «Уверовавших же будут сопровождать сии знамения... будут говорить новыми языками» (Мар. 16:17).

И крещение самарян Святым Духом было в сопровождении знамений говорения иными языками. Когда апостолы услышали, «что самаряне приняли Слово Божие, послали к ним Петра и Иоан­на, которые, придя, помолились о них, чтобы они приняли Духа Святого. Ибо Он не сходил еще ни на одного из них, а только были они крещены во имя Господа Иисуса. Тогда возложили руки на них, и они приняли Духа Святого. Симон же, увидел, что через воз­ложение рук Апостольских подается Дух Святый...» (Деян. 8:15-18).

Чтобы лучше понять, почему Симон принес деньги апостолам и что он увидел, давайте вспомним, как было в доме у Корнилия. «Дух Святый сошел на всех, слушавших слово. И верующие из обрезанных, пришедшие с Петром, изумились, что дар Святого Духа излился и на язычников, ибо слышали их говорящими языка­ми» (Деян. 10:44-46).

Иоанн говорит об этом ясно, что рожденный от Духа Святого, слышит Его голос, так бывает со всяким рожденным от Духа, потому что Дух дышет, где хочет и голос его слышишь (Иоан. 3:6-8).

И когда Бог готовил миссионера для ефиоплян в Кандакию, то особенным образом употребил Филиппа. Когда же они вышли из воды Дух Святой сошел на ефиоплянина, и тот продолжил свой путь радуясь, чтобы возвестить об Иисусе и крещении Духом Свя­тым своим чернокожим братьям, куда не могли достичь в данное время апостолы (Деян. 8:39).

#### Говорение иными языками

Иные языки бывают человеческие и ангельские. Язык челове­ческий понятен хотя бы одному из племен или народностей, жи­вущих на земной планете, а ангельский язык понятен ангелам (1Кор. 13:1). Есть еще лепечущий язык (Ис. 28:11)

*Разница между молитвой на ином языке и даром говорения языками.*

Новому человеку во Христе дан и новый язык, которым он тай­ны говорит Духом своему Отцу. Поэтому молиться Духом Свя­тым со знамением иных языков должны все крещенные Духом Святым для назидания своей души и для созидания своего внут­реннего духовного человека, как одного из членов тела Церкви Христовой. Об этом Иуда пишет так: «Назидая себя на святейшей вере вашей, молясь Духом Святым» (Иуд. 1:20):

Говорить же на иных языках о великих делах Божьих или о тайнах Божьих для назидания Церкви, тела Христова, может толь­ко тот из крещенных Духом Святым, кто получил дар иных язы­ков для назидания других. Как и пророчествовать может только тот, у кого есть дар пророчества, исцелять может тот, у кого есть дар исцеления и т.д.

Каждый служи ближнему тем даром, который получил. Толь­ко все должно быть благопристойно и чинно, чтобы доставляло благодать слушающим. Поэтому молитва на иных языках и дар говорения иными языками — это большая разница.

Как правильно понимать дар иных языков и кто получает этот дар? Дар иных языков — это дар Духа Святого, посредством которого человек на ином языке, то есть на языке, которого никогда не изучал, говорит о великих делах Божьих. И говорит ясно, без оши­бок, не употребляя своего мышления, чтобы составлять предло­жения. Слушающие, знающие этот язык, даже не крещенные Ду­хом Святым, легко могут понимать сказанное, как это было в дни апостолов (Деян. 2:4-11).

Как и остальные дары Духа, дар иных языков получает не вся­кий крещенный Духом Святым. Говоря о дарах Духа Святого, Па­вел пишет: «Одному дается Духом слово мудрости, другому сло­во знания, тем же Духом; иному вера,.. иному дары исцелений, иному чудотворения, иному пророчество, иному различие духов, иному разные языки, иному истолкование языков. Все же сие про­изводит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно... на пользу каждому по Его усмотрению» (1Кор. 12:4-10).

Как тело человека состоит из многих членов, так и Церковь Христова созидается при содействии многих даров, в том числе и даров иных языков.

«Все ли имеют дары исцелений? Все ли говорят языками?» (1Кор. 12:30). Этот вопрос ап. Павел задал для разъяснения веру­ющим, крещенным Духом Святым и получившим дары Святого Духа, чтобы в них было ясное понятие об этом даре, и знание как им руководствоваться в Церкви Христовой. Как не все имеют дары исцелений или пророчества, так и не все имеют дар иных языков.

Чтобы более ярко отличать дар иных языков от других прояв­лений Духа Святого в человеке, нам нужно обратить внимание на молитву Духом Святым, которая в большинстве случаев прояв­ляется на ином языке, очем и пишет Иуда: «Назидая себя на свя­тейшей вере вашей, молясь Духом Святым». Эта заповедь, дан­ная не «иным», а всем крещенным Духом Святым, в доказатель­ство того, что это не только побуждение от духа нашего, через наши мысли молиться о той или иной нужде, а наша ревность и усердие в том, чтобы дать место Духу Святому ходатайствовать о наших нуждах, получая при этом самому назидание.

Как написано: «Испытующий же сердце знает, какая мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за святых по воле Божией... воздыханиями неизреченными» (Рим. 8:26-27).

И надо понимать, что евангелист Марк в 16 главе говорит не о духовных дарованиях, а о знамениях иных языков. Эти знамения принадлежат всем уверовавшим и крещенным Духом Святым, так как мы видим, что крещение Духом Святым во всех случаях со­провождается знамением иных языков.

Как руководствоваться в церкви даром иных языков?

Поскольку заповедь- молиться Духом Святым дана всем, рав­но как и заповедь молиться умом своим, то ограничения той или иной молитвы в Церкви не должно быть.

В общих и призывных служениях она должна быть без всяких выкрикиваний, общим потоком в общей молитве, где каждый дол­жен молиться не громче рядом стоящего или в одиночной молит­ве для назидания, как написано: «Стану молиться духом, стану молиться и умом, буду петь духом, буду петь умом» (1Кор. 14:15).

Говорить на ином языке есть другой порядок. Если все вме­сте, возвысив голос, станут говорить иными языками о вели­ких делах Божьих, а слушающих иностранцев или знающих эти языки нет, то неверующие назидания не получат, а наоборот смутятся (1Кор. 14:23). Но когда по порядку двое или трое го­ворят, а один истолковывает, то церковь и неверующие полу­чают назидание.

Если в церкви нет истолкователя, то имеющий дар иных язы­ков не должен, возвысив голос, говорить на иных языках, чтобы обратить на себя внимание, в то время как никто из слушающих его не понимает. Он должен говорить себе и Богу и молиться, чтобы Бог послал в церковь дар истолкования, как написано: «А потому говорящий на незнакомом языке молись о даре истолко­вания» (1Кор. 14:13).

Но запрещать говорить в церкви на иных языках, даже если нет истолкователя, нет основания. Написано: «Не запрещайте го­ворить и языками» (1Кор. 14:39), так как языки в отдельных слу­чаях являются знамением для неверующих. Павел говорит: «Итак языки суть знамение... для неверующих» (1Кор. 14:22).

Молитву на незнакомом языке истолкователь не истолковы­вает, потому что она возносится Духом Святым к Богу от чело­века о его духовных нуждах и недостатках, часто непонимаемых человеком. Разговор же Духа Святого на ином языке через дар истолкования истолкователь истолковывает, потому что говорится о великих делах Божьих или открываются тайны Божьим Духом.

Одному пастырю задали вопрос: «В наше время, если в церкви нет истолкователя, дар иных языков — это дар бесплодия или дар плода?» Он ответил: «Однажды в церкви, исполнившись Ду­хом Святым, один брат говорил на незнакомом языке, и не не­сколько слов, а целую речь. Мы слушали и никто не истолковы­вал. По окончании служенияк нему подходит незнающий истины знаменитый человек из Греции и спрашивает:

— Ты что, знаешь наш язык?

— Нет. Я там не жил и этого языка не изучал, — ответил брат, и открыл ему Писание, объяснил, как Бог это делает.

Удивленный собеседник принимает спасение и возвращается до­мой уже христианином. После его проповеди в Греции образова­лась церковь.

А теперь не я, а вы ответьте на ваш вопрос: «В наши дни без истолкования дар языков — это дар бесплодия или плода в церк­ви?» Никто не мог возразить этому.

### 14. Исполнение Духом Святым

«В последний же великий день праздника стоял Иисус и воз­гласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой. Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него» (Иоан. 7:37-39).

Бог Отец через Иисуса Христа исполнил пророческое слово, сказанное через Иоиля: «И будет после того, излию от Духа Мо­его на всякую плоть» (Иоиль 2:28).

Иисус Христос есть крестящий Духом Святым. Он принял от Отца обетование Святого Духа и излил в день Пятидесятницы на Своих учеников и апостолов. Во время сошествия Духа Святого на апостолов не только родилась Церковь Христова, но они впер­вые исполнились Духом Святым.

Христос дает четкое определение, что такое исполнение Ду­хом Святым и кто может иметь это благословение от Бога. Тот кто напьется... у того из чрева потекут реки воды живой и тот, кто рожден от Духа, знает дыхание Духа, слышит голос Его, но не знает откуда приходит и куда уходит.

Уверовавший во Христа, впервые исполняется Духом Святым при крещении Духом, а дальнейшее исполнение — это проявление Его дыхания, т.е. исполнение разной мерой силы Духа Святого.

При крещении Дух Святой приходит и поселяется в сердце че­ловека. Исполнение Духом Святым бывает в разных формах и при различных служениях.

Наполнение силой некрещенного Духом Святым — это посе­щение. Переживающие различную меру посещения, должны рев­новать о полном исполнении в крещении Духом Святым.

Крещенные Духом Святым должны постоянно достигать ис­полнения силой Духа Святого во всех служениях Богу во имя Христа:

**Исполнение Духом Святым при проповедовании Евангелия.** Проповедники и евангелисты при проповеди Евангелия должны достигать исполнения силой Духа Святого. Исполненный Духом проповедует просто и доступно. Дух Святой во время проповеди растворяет верой проповедуемое Слово в сердцах слушающих и делает его ясным и понятным. Знание и мудрость украшаются пре­мудростью, нисходящей свыше от Духа Святого. Служение про­поведи без действия силы Духа Святого не достигает нужных ре­зультатов.

Иисус Христос объяснил что, чтобы стать Его свидетелем, нуж­но облечься силой Духа Святого (Деян. 1:8). И когда Петр, испол­ненный Духом, произнес проповедь, то результатом ее были три тысячи присоединившихся к Церкви. Первые христиане исполня­лись Духом Святым и говорили Слово Божье с дерзновением. И противящиеся не могли противостоять мудрости и Духу, Кото­рым они говорили (Деян. 6:10).

**Исполнение Духом Святым при служении Богу молитвой и при говорении на иных языках.**

Молитва дана человеку для об­щения с Богом и в служении Богу молитвой нужно достигать ис­полнения Духом Святым, ибо только Дух Святой может лучшей, подобающей хвалой прославить Бога.

Дух человека при крещении Духом Святым получает иной язык и может молиться им без исполнения силой Духа, но такая мо­литва не назидает, а утомляет. Иуда говорит, что дитя Божье, молясь Духом в исполнении силой получает назидание и предос­тавляет место Духу ходатайствовать перед Богом о его нуждах, ибо мы не знаем о чем молиться икак должно молиться. Но Бог знает какая мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за свя­тых по воле Божьей воздыханиями неизреченными (Рим. 8:26-27).

**Исполнение Духом Святым при служении прославления Господа.** Бог дал Церкви прекрасное служение — пением назидать себя и прославлять Его, как написано: «Назидая самих себя псалмами и славословиями и песнопениями духовными, поя и вос­певая в сердцах ваших Господу» (Еф. 5:19).

Стройное и мелодичное пение должно быть украшено силой Духа Святого. Об этом нужно ревновать, как написано: «Во благодати воспевая в сердцах ваших Господу» (Кол. 3:16).

**Исполнение Духом Святым при действии даров Духа Свя­того: пророчества, видения, откровения, при совершении зна­мений и чудес.** Для действия даров Духа Святого нужно созда­вать условия, достигая веры, святости и наполнения силой Духа Святого. Получившие дары пророчества, видения, откровения, а также имеющие дар веры для совершения знамений и чудес, дол­жны достигать в служении исполнения Духом Святым, как напи­сано: «Стефан, исполненный веры и силы, совершал великие чу­деса и знамения в народе... будучи исполнен Духа Святого, воз­зрев на небо, увидел Славу Божию» (Деян. 6:8, 7-:55).

Евангелист Лука повествует, что Елисавета и Захария испол­нились Святого Духа и пророчествовали. «И будет в последние дни, говорит Бог... будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши: и юноши ваши будут видеть видения» (Деян. 2:17).

**Исполнение Духом Святым сопровождается чувствами радос­ти и утешения, наполнением любовью.** Давид пророчески об этом говорил: «Речные потоки веселят град Божий, святое жилище Всевышнего» (Пс. 45:5). «А ученики исполнялись радости и Духа Свято­го» (Деян. 13:52). «Церкви же по всей Иудее, Галилее и Самарии были в покое... и, при утешении от Святого Духа умножались» (Деян. 9:31).

Любовь в наши сердца изливается Духом Святым: «Дал нам Бог духа силы и любви» (2Тим. 1:7). Исполненный Духом Святым утешается общением с Богом и в радости славословит Его. Ис­полненный любовью идет к погибающему миру, чтобы спасать грешников.

**Чтобы исполняться Духом Святым необходимо:** молиться с верой, пребывать в святости, исполняя волю Божью, желать, жаждать, ревновать, гореть и пламенеть духом.

Бог говорит: «Будьте святы, потому что Я свят» (1Пет. 1:16). «Да даст вам крепко утвердиться Духом Его во внутреннем чело­веке, верою вселиться Христу в сердца ваши» (Еф. 3:16-17). «Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди» (Иоан. 14:15). Итак будьте ревностны, духом пламенейте. «Кто жаждет, иди ко Мне и пей» (Иоан. 7:37).

Исполнение Духом Святым — явление Христа в храме тела нашего и является живым свидетельством объединения членов Церк­ви в одно тело между собой и с Христом, а также указывает на по­стоянное общение с силой воскресения, с силой будущего века.

«Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Свято­го Духа, и вы не свои?» (1Кор. 6:19). «Я в Отце Моем, и вы во Мне, и Я в вас» (Иоан. 14:20). «Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, и все напоены одним Духом» (1Кор. 12:13). «Если же Дух Того, Кто воскресил из мертвых Иисуса, живет в вас, то Вос­кресивший Христа из мертвых оживит и ваши смертные тела Ду­хом Своим, живущим в вас» (Рим. 8:11).

Постоянное исполнение Духом Святым — это сила обновления внутреннего человека, которая дает возможность пребывать в сво­боде Христовой. «Он дает утомленному силу, и изнемогшему дару­ет крепость... а надеющиеся на Господа, обновятся в силе: поднимут крылья, как орлы, потекут — и не устанут, пойдут — и не утомят­ся» (Ис. 40:29-31), ибо «где Дух Господень, там свобода» (2Кор. 3:17).

Крещенные Духом Святым и не исполняющиеся им при слу­жении Господу становятся, как написано в Откровении *—* ни хо­лоден, ни горяч. Это значит, что дух человека, который является светильником Господним, лишился масла — Духа Святого. Хрис­тос таковым говорит: «Будь ревностен и покайся. Се, стою у две­ри и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною» (Отк. 3:19-20).

Эту вечерю с Христом, которую разделяет всегда исполняющий­ся Духом Святым, царь Давид, сладкий певец Сиона, описал так: «Всегда видел я пред собою Господа, ибо Он одесную меня; не поко­леблюсь. Оттого возрадовалось сердце мое и возвеселился язык мой; даже и плоть моя успокоится в уповании» (Пс. 15:8). В пришествии Христа за Церковью, когда придет, то прославится во всех святых Своих и явится дивным в день оный в детях Своих (2Фес. 1:10).

О, вы, крещенные Духом Святым, и угасившие огонь жизни, пробудитесь и скажите вместе с царем Давидом в обете вашего сердца: «Не дам сна очам моим и веждам моим — дремания, до­коле не найду места Господу, жилища — Сильному Иакова в сер­дце моем. Стань, Господи, на месте покоя Твоего...» (Пс. 131:4-8).

### 15. Действие даров Духа Святого в Церкви Христовой

«Ревнуя о дарах духовных, старайтесь обогатиться ими к нази­данию церкви. Но каждому дается проявление Духа на пользу» (1Кор. 14:12; 12:7).

Духовные дарования — это действующая благодать Божья.

В Ветхом Завете на судный наперсник первосвященника были возложены урим и туммим, и он носил это у сердца своего (Исх. 28:30). Урим и туммим образно указывали на духовные да­рования в Церкви Христовой, которые даны в помощь служите­лям к совершению святых, на дело служения, для созидания тела Христова (Еф. 4:12).

Дары различны, но каждому дается проявление Духа на пользу.

Одному дается Духом слово мудрости, другому — слово зна­ния, иному— вера, иному — дары исцелений, иному — чудотворения. Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно (1Кор. 12:7-11). Когда вы сходитесь и у каждого из вас есть псалом, поучение, язык, откровение, ис­толкование — все сие да будет к назиданию. Все, один за другим можете пророчествовать. Служите друг другу каждый тем да­ром, какой получили. Так бывает во всех церквях у святых (1Кор. 14:26,23,33; 1Пет. 4:10).

Вопрошать Господа по нуждам народа имеют право епископы, пресвитеры и диаконы. Члены Церкви могут вопрошать только через священнослужителей. Бог сказал Моисею об Иисусе Нави­не так: «И будет он обращаться к Елеазару священнику, и спра­шивать его о решении, посредством урима пред Господом» (Чис. 27:21).

И сказалим**,** чтобы «они не ели великой святыни, доколе не восстанет священник с уримом и туммимом» (Езд. 2:63). Поэтому члены Церкви могут получать советы и наставления Господни через духовные дарования во время молитвенных собраний, как это бывает во всех церквях у святых, но обращаться к Господу с нуждой, чтобы получить ответ за других — не имеют права — это дело священства.

Служители должны воспитывать, освящать и оберегать име­ющих духовные дарования.

Дар управления — это мудрость, данная от Бога, чтобы управ­лять действиями даров Св.Духа на пользу Церкви. Благослове­ние даров Св.Духа дано Богом служителям в деле служения, на которое избрал их Бог, и получать советы от Бога за народ. Пас­тырь в Церкви отвечает перед Богом за имеющих дарования так же, как и за весь народ. Бог говорит: «Вот Я взыщу овец Моих от руки пастырей» (Иез. 34:2-10; Отк. 2:20).

Имеющие духовные дарования должны быть откровенными, искренними, находиться в полном повиновении служителям. Они не должны вторгаться в дело руководства Церкви и не могут ста­вить себя выше пастыря.

**Нужно помнить!** Самонадеянность, высокомерие, гордость, неповиновение ведут к падению и обольщению. Еще никто из ря­довых членов не разделил Церковь, но возгордившиеся пророки или служители выходят из повиновения и производят деления.

Апостол Павел говорит: «Повинуйтесь наставникам вашим и будьте покорны, ибо они неусыпно пекутся о душах ваших, как обязанные дать отчет» (Евр. 13:17). Христос сказал: «Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, а внут­ри суть волки хищные: по плодам их (жизни) узнаете их. Собира­ют ли с терновника виноград или с репейника смоквы? Не может худое дерево приносить плоды добрые» (Мат. 7:15-18).

Имеющие дарования должны быть освященными.

Господь отвечает на нужды и действует силой даров Духа Свя­того только при святости, вере и исполнении Духом Святым. Для имеющих дарования действует тот же закон освящения, что и для членов Церкви. Нужно хранить святость, полученную через благодать Божью. А при согрешении освящаться через ис­поведание, покаяние и молитву Богу Отцу через Ходатая и Пер­восвященника Господа Нашего Иисуса Христа.

Освящение вне евангельского закона через длительные посты без исповедания ведет к обольщению. Пост не является основ­ным средством для освящения. Он только усиливает молитву и смиряет плоть, поэтому количеством постов без исповедания нельзя достичь освящения.

Молитвенники участвуют в созидании домостроительства Цер­кви Христовой.

Во время строительства скинии мудрые из народа и все, кого влекло сердце, делали покрывала для скинии собрания.

Так и в молитвенной группе должны участвовать служители и все имеющие дарования и начатки дарований, ревнители молит­венного труда из народа Господнего. На этих молитвенных собра­ниях совершаются молитвы за освящение и устройство Церкви Христовой, за служителей и трудящихся на Его ниве, за все нуж­ды Божьего народа. Так же в этом труде воспитываются и прове­ряются действия даров Св.Духа.

Кроме молитвенного собрания в церкви Должна быть молит­венная группа, где служители могут вопрошать Господа по нуж­дам. В ней участвуют только испытанные и проверенные трудом, имеющие дарования. Все откровения, которые бывают во время молитвы по нуждам, надо рассказывать, а прочие пусть рассуж­дают (1Кор. 14:29). Из откровений, которые бывают в общих со­браниях, желательно рассказывать только те, которые понятны и не вызывают смущения у народа, прочие нужно рассказывать служителям наедине.

Если кому-то есть откровение об отдельных личностях, то не нужно говорить об этом при всех, а желательно рассказать им в присутствии служителя или ответственных братьев.

Вопрошая Господа, служители должны приводить имеющих дарования к вере, чтобы не было сомнения и смущения. Для это­го нужно верой взойти на Голгофу, найти полное единение с не­бом и молиться, чтобы Бог оградил то место Своей благодатью и ангелами. Большинство имеющих дарования желают молиться за тайные нужды, при этом у них больше веры, и через получение ответа они еще более утверждаются, что у них дар Божий.

Нежелательно допускать, чтобы имеющие дарования разъез­жали по церквям без контроля местных служителей.

Имеющие дарования должны уметь отличать голос Божий от иных голосов. Пустыня искушений всем общая. Иисус Хри­стос также, находясь в пустыне, слышал голос диавола, но ра­зобрался и отличил чужой голос. Каждый должен бодрство­вать, чтобы не попасть под обольщение, зная, что есть проро­чество, видение и откровение от Бога, а есть от диавола, есть от человеческого ума и есть краденные.

Между пророком и пророчествующим есть разница.

Иуда и Сила,мужи начальствующие между братьями были пророками (Деян. 15:32). Агав был также пророком, он Духом предвозвестил, что по всей Вселенной будет великий голод, ко­торый и был при кесаре Клавдии. Однажды он взял пояс Павла, связал себе руки и ноги и сказал: «Так говорит Дух Святый: мужа, чей этот пояс, так свяжут в Иерусалиме Иудеи и предадут в руки язычников» (Деян. 11:28,21:11).

А у Филиппа, одного из семи диаконов, который был благовестником, были четыре пророчествующие дочери- девицы. В Ветхом Завете также были пророки и сыны пророков. У про­рочествующего служение только в устах: увещание, назида­ние, наставление, утешение, обличение. Он открывает тайны сердечные (1Кор. 14:23-31).

У пророка кроме изречения могут быть и другие действия. Он может слышать голос, видеть видения и иметь другие вра­зумления и действия. Пророчество всегда должно идти поми­мо разума человеческого, как написано: «Дух мой молится, но ум мой остается без плода» — это значит без участия (1Кор. 14:14).

Служение имеющих дарования должно быть чинным, потому что Бог не есть Бог неустройства, а мира. И духи пророческие послушны пророкам — это значит, что, когда пророк захочет, он может остановиться, чтобы не перебивать других (1Кор14:23-31).

Лжепророчество есть от ума человеческого, а есть действие через уста духа бесовского.

В таких случаях пророческая речь контролируется разумом прежде, чем она исходит. Пророчество от ума — это заранее запрограммированная речь, а действие духа бесовского отли­чается тем, что через мысли диавол вкладывает свои слова во время пророчества.

Внешние признаки лжепророков таковы: они не имеют побуж­дения свыше, поэтому пророчествуют в любое время, бесконеч­но и без силы. Обычно речь наполнена строгими обличениями, нет в ней любви и милости. Но бывает, чтобы обольстить, речь идет похвальная, льстивая, ведущая человека к гордости. Лже­пророки часто дерзко и строго унижают и обличают служителей и трудящихся перед народом.

Нужно знать, что дух прорицания, гадания или волшебства час­то предсказывает наперед житейские дела, которые сбываются. Он обычно угадывает нужду, но совет дает ложный, «ибо нет в нем истины; когда говорит он ложь, говорит свое, ибо он лжец и отец лжи» (Иоан. 8:44).

Иные пророки крадут видения и пророчества у других про­роков и провозглашают как бы от имени Бога, тогда как Бог им этого не поручал.

**Нужно знать,** что сознательное лжепророчество — это тяж­кий грех, ведущий к смерти. Написано: «Пророки пророчествуют ложное именем Моим; Я не посылал их и не давал им повеления, и не говорил им; они возвещают вам видения ложные и гадания, и пустое и мечты сердца своего. Вот, Я — на пророков, говорит Гос­подь, которые крадут слова Мои друг у друга, которые действу­ют своим языком, а говорят: «Он сказал»... Вот, Я — на пророков ложных снов, которые... вводят народ Мой в заблуждение своими обманами и обольщением, тогда как Я не посылал их и не повеле­вал им. Они никакой пользы не приносят народу сему, говорит Господь» (Иер14:14; 23:30-32).

«Пророки твои, как лисицы в развалинах. Они видят пустое и предвещают ложь, и обнадеживают, что слово сбудется, говоря: «Господь сказал», а Я не говорил. Посему, так говорит Господь Бог: рука Моя против этих пророков. В совете народа Моего они не будут и в землю не войдут; и узнаете, что Я — Господь Бог, за то, что они вводят народ Мой в заблуждение» (Иез. 13:4-10).

Иисус Христос об этом сказал, что «многие скажут Мне в тот день: «Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчество­вали? И не Твоим ли именем бесов изгоняли? И не Твоим ли име­нем многие чудеса творили?» И тогда объявлю им: «Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззакония» (Мат. 7:22-23).

Итак, имеющие духовные дарования в Церкви Христовой долж­ны постоянно быть под контролем Слова Божьего через священ­нослужителей. Иоанн говорит: «Знающий Бога слушает нас; кто не от Бога, тот не слушает нас. Посему-то узнаем духа истины и духа заблуждения» (1Иоан. 4:6).

### 16. Что говорит Библия о болезнях людей и об их исцелении

#### Откуда произошли все болезни

Начало всех болезней исходит от проклятия земли, которое пришло от Бога за грех прародителей — Адама и Евы. Бог сотво­рил мир прекрасным, где не было болезней ни в растительном, ни в животном мире, ни в теле человека. Но после грехопадения бо­лезнь вошла в мир, как следствие двух проклятий, которые Бог произнес за грех прародителей и за грех Каина. И диавол поразил землю проклятием и болезнью, болезньже впоследствии усилилась.

Например, после потопа появились множество микробов и ви­русов от разложившихся тел первого мира в воде и в воздухе, наполняющих этот мир. Болезни также умножились от судов Бо­жьих над Египтом. Несколько сот лет назад появился первый ви­рус гриппа на земле, а теперь уже есть много его разновидностей. Рак был давно, но прогрессировать начал в последнее время, а СПИД — болезнь, появившаяся в 20-м столетии и т.д.

Еве Бог сказал: «Умножая умножу скорбь твою в беременнос­ти твоей; в болезни будешь рождать детей» (Быт. 3:16).

Адаму сказал: «Проклята земля за тебя;.. терния и волчцы про­израстет она тебе» (Быт. 3:17-18).

Ап. Павел об этом говорит: «Потому что тварь покорилась су­ете не добровольно, но по воле покорившего ее» (Рим. 8:20).

Причиною заболеваний могут быть: возбудители болезней — это микробы и вирусы, а также духи бесовские, причиняющие и разжигающие болезни,как написано: «Дух немой и глухой» или «дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать меня».

Иисус Христос на Голгофском кресте взял на Себя весь грех этого мира с его последствием проклятия и болезней. Поэтому Он один имеет власть на земле прощать грехи, освобождать и ис­целять людей от недугов, болезней и злых духов. «В это время Он многих исцелил от болезней и недугов и от злых духов, и мно­гим слепым даровал зрение» (Лук. 7:21).

#### О болезнях плоти членов Церкви Христовой и об их исцеле­нии. Пять причин, по которым могут болеть члены Церкви

**1. Не ограждают себя молитвой веры и упованием на Бога.**

Члены Церкви Христовой во плоти живут на земле, которая на­ходится под проклятием и, живя на зараженной болезнями тер­ритории, нужно иметь средство защиты от них. Церковь имеет воз­можность ограждать себя от болезней и их возбудителей молит­вой веры и упования на Бога во имя Иисуса Христа, при наличии веры и святости (Пс. 90:9-10, 5-6).

Дух Божий в псалмах ясно говорит, что уповающий на Бога ограждается от болезней, как написано: «Ибо ты сказал: Господь — упование мое; Всевышнего избрал ты прибежищем твоим; не приключится тебе зло, и язва не приблизится к жилищу твоему; не убоимся ужасов в ночи, стрелы летящей днем, язвы, ходящей во мраке, заразы, опустошающей в полдень» (Пс. 90).

Иаков говорит: «Не имеете, потому что не просите» (Иак. 4:2). Многие члены Церкви Христовой во время различных эпидемий и помимо них, поражаются болезнями вместе с людьми мира сего, потому что не ограждают себя, свои дома и семьи с верой, молит­вой к Богу во имя Иисуса Христа, как Он сказал: «Все, чего ни попросите в молитве с верою, получите» (Мат. 21:22).

Петр пишет: «Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он пе­чется о вас» (1Пет. 5:7). В числе возложенных на Него забот дол­жна быть и молитва веры и упования о защите себя и своих се­мейств от болезней плоти, ибо это несравненно легче и лучше, чем стенать под бременем недугов, не находя способностей ве­рить и молиться об исцелении.

**2. Бог может допускать болезни как наказание за грех, для вразумления и принесения плода покаяния.** «Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьет же всякого сына, которого прини­мает... всякое наказание в настоящее время кажется не радос­тью, а печалью; но после наученным через него доставляет мир­ный плод праведности» (Евр. 12:6-11).

«Оттого многие из вас немощны и больны и не мало умирает. Будучи же судимы, наказываемся от Господа, чтобы не быть осуж­денными с миром» (1 Кор. 11:30,32). «Предать сатане во измождение плоти, чтобы дух был спасен в день Господа нашего Иисуса Христа» (1Кор. 5:5).

Такие больные могут получать исцеление при осознании греха и принесении плода покаяния. Без покаяния и исповедания греха не может быть исцеления. «И молитва веры исцелит болящего, и воставит его Господь; и если он соделал грехи, простятся ему» (Иак. 5:15).

**3. Болезнь для смирения тела человека и ограждение его от греха.** «И чтоб я не превозносился чрезвычайностью откровений, дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать меня, чтоб я не превозносился» (2Кор. 12:7).

Ап. Петр об этом пишет: «Итак, как Христос пострадал за нас плотию, то и вы вооружитесь тою же мыслью; ибо страдающий плотию перестает грешить, чтобы остальное во плоти время жить уже не по человеческим похотям, но по воле Божией» (1Пет. 4:1-2).

И когда есть такова воля Божья к человеку для его освяще­ния или чтобы сохранить в нем благодать Господню — болезнь не может быть исцелена. «Трижды молил я Господа о том, чтобы удалил его от меня. Но Господь сказал мне: «Довольно для тебя благодати Моей, ибо сила Моя совершается в немощи». И потому я гораздо охотнее буду хвалиться своими немощами, чтобы оби­тала во мне сила Христова» (2Кор. 12:8-9).

**4. Бывает болезнь для испытания веры и верности.** Так было с Иовом и по времени окончания испытания болезнь может быть исцелена. Если человек болезнь прошел безропотно, то Бог воз­награждает здесь и в вечности. Если болезнь за грех, то действу­ет суд и милость, а если болезнь для испытания верности — дает­ся награда.

«Коснись кости его и плоти его, — благословит ли он Тебя? И сказал Господь сатане: вот, он в руке твоей, только душу его сбе­реги. И отошел сатана от лица Господня, и поразил Иова прока­зою лютою от подошвы ноги его по самое темя его... Во всем этом не согрешил Иов» и не произнес ничего неразумного о Боге... «И возвратил Господь потерю Иова, когда он помолился за друзей своих; и дал Господь Иову вдвое больше того, что он имел преж­де» (Иов. 2:5-7,10; 42:10).

**5. Бывает болезнь как промысел Божий, чтобы явить славу Господню, как знамение для неверующих.** «Ученики Его спросили у Него: Равви! кто согрешил, он или родители его, что родился слепым? Иисус отвечал: не согрешил ни он, ни родители его, но это для того, чтобы нанем явились дела Божии» (Иоан. 9:2-3).

«Иисус, услышав то, сказал: эта болезнь не к смерти, но к сла­ве Божией, да прославится через нее Сын Божий» (Иоан. 11:4). Исцеление больных членов Церкви может проходить:

1. По общей молитве Церкви или ее нескольких членов (Иак. 5:16; Мат. 18:19).

2. По молитве самого больного, как это было с Езекией (4Цар. 20:1 -7).

3. По молитве служителей Церкви с елеепомазанием или воз­ложением рук (Иак. 5:14).

4. По дару исцеления (1Кор. 12:9; Деян. 9:32-34).

Два условия для получения исцеления от болезней:

Первое условие — должна быть молитва веры.

Второе условие — должно быть освящение.

«И молитва веры исцелит болящего» (Иак. 5:15). «Все, чего ни будете просить в молитве, верьте, что получите, — и будет вам» (Мар. 11:24). «Если пребудете во Мне и слова Мои в вас пребудут, то, чего ни пожелаете, просите, и будет вам» (Иоан. 15:7). «Чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним» (1Иоан. 3:22).

Члены Церкви также могут прибегать к естественным средствам врачевания: народным и медицинским

«Впредь пей не одну воду, но употребляй немного вина, ради желудка твоего и частых твоих недугов» (1Тим. 5:23). «Взяли пласт смоквы и приложили к нарыву и он выздоровел» (4Цар. 20:7).

Исцеление при благовествовании Евангелия

При благовествовании Евангелия для свидетельства о Христе Спасителе людям мира сего. Дух Святой производит различные действия силы, в том числе и исцеления больных, увеченных, хро­мых, слепых и воскресение мертвых, как это делал Христос, за­вещая уверовавшим в Него.

«Уверовавших же будут сопровождать сии знамения: именем Моим будут изгонять бесов; будут говорить новыми языками; бу­дут брать змей; и если что смертоносное выпьют, не повредит им; возложат руки на больных, и они будут здоровы» (Мар. 16:17-18).

### 17. Учение о возложении рук

Возложение рук совершается при молитве. Для этого служе­ния необходимо, чтобы и возлагающие руки и те, на кого возла­гают, имели веру и святость перед Богом. «Будьте святы, потому что Я Свят» (1Пет. 1:16). «А без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает» (Евр. 11:6).

Ап. Павел к Тимофею пишет: «Рук ни на кого не возлагай по­спешно, и не делайся участником в чужих грехах. Храни себя чи­стым» (1Тим. 5:22). Эта заповедь обязывает во всех случаях это­го служения возлагать руки только на тех, кто имеет веру и ос­вящение перед Богом.

«Итак желаю, чтобы на всяком месте произносили молитвы мужи, воздевая чистые руки без гнева и сомнения» (1Тим. 2:8). Эта заповедь обязывает всех, возлагающих руки по воле Божьей, также иметь веру и святость пред Ним. О возложении рук Священные Писания открывают как о деле, когда Бог через руки человеческие совершает:

**Через возложение рук Бог изливает благодать крещения** **Духом Святым.** Написано: «Симон же, увидев, что через возложе­ние рук Апостольских подается Дух Святый...» (Деян. 8:18). «И, когда Павел возложил на них руки, нисшел на них Дух Святый, и они стали говорить иными языками и пророчествовать» (Деян. 19:6).

Но крещение Духом Святым может быть и без возложения рук. В доме Корнилия Дух Святой сошел на всех, слушающих Слово, а на Евнуха Дух Святой сошел после водного крещения, когда он вышел из воды.

**Через возложение рук Бог дает благословение.** В Церкви Христовой пастыри совершают возложение рук на благословение во время приношения детей перед Господом и при бракосочета­нии. «Тогда приведены были к Нему дети, чтобы Он возложил на них руки и помолился» (Мат. 19:13), «приносили к Нему и мла­денцев, чтобы Он прикоснулся к ним» (Лук. 18:15).

В иных случаях благословение народа совершается служите­лями с воздеванием рук, как это делал Христос. «И, подняв руки Свои, и благословил их» (Лук. 24:50). А также Соломон став впереди всего собрания, воздвиг руки свои к небу, и преклонив коле­ни начал молиться, и слава Господня наполнила дом Божий (2Пар. 6:13).

**Через возложение рук Бог дает дар священства** для совер­шения пастырского служения и управления в Церкви Христовой (Деян. 6:6; 14:23; 2Тим. 1:6; 1Тим. 4:14).

Возложение рук совершается при рукоположении служителей, при поставлении епископов, пресвитеров и диаконов. Написано, что избрали Стефана и других с ним и поставили перед апостола­ми, и сии, помолившись, возложили на них руки. «Рукоположив­ши жеим пресвитеров к каждой церкви, они помолились с по­стом и предали их Господу» (Деян. 14:23).

Тимофею Павел пишет: «Напоминаю тебе возгревать дар Бо­жий, который в тебе через мое рукоположение» (2Тим. 1:6). «Не неради о пребывающем в тебе даровании, которое дано тебе по пророчеству с возложением рук священства» (1Тим. 4:14).

**Через возложение рук Бог ниспосылает благодать на слу­жение благовествования.** Возложение рук на предание благода­ти совершается в Церкви Христовой епископами и нач. пресвите­рами при откровении Духа Святого на благовествование Еванге­лия и устройства Церквей, и на получение власти от Господа вра­чевать болезни и всякую немощь в людях через вспоможение (1Кор. 12:28).

Павел разъясняет: «Иным Бог дал силы чудодейственные, так­же дары исцелений, вспоможения». А Христос, посылая учени­ков на проповедь Евангелия, дал власть врачевать всякую болезнь и всякую немощь, говоря: «Если придете в какой город... исце­ляйте находящихся в нем больных» (Лук. 10:8-9, Мат. 10:1).

И когда церковь в Антиохии служила Господу и постилась, Дух Святой сказал: «Отделите Мне Варнаву и Савла на дело, к кото­рому Я призвал их. Тогда они, совершив пост и молитву и возло­жив на них руки, отпустили их. Сии, быв посланы Духом Святым, пришли в Селевкию.., а оттуда отплыли в Антиохию, откуда были преданы благодати Божией на дело, которое и исполнили» (Деян. 13:1-4; 14:26).

**Через возложение рук Бог ниспосылает силу на исцеление болезней.** Власть возлагать руки на исцеление больных и немощных в Церкви Христовой Господь дает служителям, исполненным веры и Духа Святого, которые на сие служение предаются благо­дати по призванию Духа Святого с возложением рук священства — епископов.

«Стефан, исполненный веры и силы, совершал великие чудеса и знамения в народе» (Деян. 6:8). «Народ единодушно внимал тому, что говорил Филипп, слыша и видя, какие он творил чудеса. Ибо многие расслабленные и хромые исцелялись» (Деян. 8:6-7). А когда «отец Публия лежал, страдая горячкою и болью в животе;... Па­вел помолился и, возложив на него руки свои, исцелил его» (Деян. 28:8). Порядок совершения молитвы за исцеление с возложением рук

Призванными на сие дело могут быть епископы, пресвитеры, диаконы и благовестники Евангелия в Церкви Христовой, испол­ненные веры и силы Духа Святого.

Чтобы исполнить заповедь: «Рук ни на кого не возлагай поспеш­но, и не делайся участником в чужих грехах» (1Тим. 5:22), служи­тели должны возлагать руки только на тех, кто освящен глубо­ким исповеданием и имеет веру на исцеление.

Поэтому при совершении этого труда нужно приводить народ к исповеданию и наставлению в вере и, пользуясь ведением от Гос­пода, видеть сердца готовые в вере и святости получить исцеление. Ибо Бог сказал: «Будьте святы, потому что Я свят» (1Пет. 1:16) и «если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1Иоан. 1:9). «И все, чего ни попросите в молитве с верою, полу­чите» (Мат. 21:22).

Павел увидел, что он имеет веру для получения исцеления, сказал: «Тебе говорю во имя Господа Иисуса Христа: встань на ноги твои прямо. И он тотчас вскочил и стал ходить» (Деян. 14:8-10).

А Петр сказал: «Взгляни на нас и во имя Иисуса Христа встань и ходи, потом взял его за правую руку, поднял и вдруг укрепи­лись его ступни и колена и он вскочил и начал ходить, скача и хваля Бога».

Пророк Анания имел откровение от Бога, возложил руки на Савла и тот прозрел (Деян. 14:10; 3:6.7,16; 9:17-18).

Исцеление имеющего болезни и всякую немощь может быть и без возложения рук, но посредством общей молитвы веры Церк­ви Христовой или по молитве нескольких её членов, как написа­но: «Молитесь друг за друга, чтобы исцелиться, ибо много мо­жет усиленная молитва праведного» (Иак. 5:16).

Преданные благодати на дело молитвы с возложением рук за исцеление болезней и немощей народа к этому служению долж­ны подходить постепенно, через опыт этого служения. И в начале своего труда, а особенно при недостатке ведения от Господа о вере, святости и о готовности сердец народа, желательно совершать молитвы не возлагая, а воздевая руки, как написано: «И так же­лаю, чтобы на всяком месте приносили молитвымужи**,** воздевая руки без гнева и сомнения».

**Молитвы о больных не всегда должны совершаться прина­родно.** Нужно усматривать обстоятельства и желательно совер­шать наедине с нуждающимся. Учитывая, что от присутствия на­рода может быть смущение трудящихся и часто неверие или лю­бопытство народа может повредить делу молитвы. Причиной этого может быть еще действие тщеславия или тяжесть выделенных болезней.

Иисус Христос также не всё совершал при народе.

И когда привели к Нему глухого, косноязычного и просили Его возложить на него руки, Иисус, отведя его в сторону от народа, вложил персты Свои в уши ему и плюнув коснулся языка его и воззрев на небо, сказал: «Отверзись». И тотчас отверзся у него слух и Он стал говорить чисто.

А когда Иисус пришел в дом Иаира, чтобы воскресить его дочь, то не позволил никому войти в дом кроме Петра, Иоанна, Иако­ва, отца и матери (Марк. 7:35).

Служители, преданные благодати на дело молитвы за исцеление болезней и немощей народа, должны постоянно возгревать это дарование молитвами, ревностью духа и непорочным хожде­нием пред Богом, пребывая в служении этого труда, а если не со­вершать труд — это значит нерадеть о даровании.

Выходить на это служение они должны всякий раз испол­ненными веры и силы Духа Святого, как это делал Стефан, будучи исполненный веры и силы, совершал великие чудеса и знамения в народе.

А Павел говорит: «Благодарю Бога, что Он признал меня вер­ным и даровал мне Силу Христа Иисуса и определил на служе­ние, которое мне вверено».

Совершать это служение в народе нужно благопристойно и чинно, как это делал Христос и апостолы и как повелевает запо­ведь Божья: «Только всё должно быть благопристойно и чинно. Потому что Бог не есть Бог неустройства, но мира. Так бывает во всех церквах у святых» (1Кор. 14:40; 33).

Совершая сие служение, нужно бодрствовать и помнить, что благодать силы Господь дает смиренным сердцам.

Поэтому нужно избегать причин действия тщеславия и гордос­ти, при которых Господь не может действовать, ибо Он гордым противится, а смиренным дает благодать.

Хромые, слепые и увеченные не относятся к больным и немощ­ным. Поэтому преданные благодати служители не могут совер­шать над ними молитвы с возложением рук, но они могут полу­чать исцеление при действии дара веры и даров исцелений, кото­рые даются не через возложение рук священства, а по воле Духа Святого, как Ему угодно. «Иному вера, иному дары исцелений тем же Духом, разделяя каждому особо» (1Кор. 12:11).

Есть люди умственно больные. За них можно молиться с воз­ложением рук, но обладаемые диаволом не относятся к больным и немощным, они нуждаются в изгнании бесов.

Возложение платков и опоясаний.

Нужно разуметь не иначе как написано: «Бог же творил не мало чудес руками Павла, так что на больных возлагали платки и опоясания с тела его и у них прекращались болезни и злые духи вы­ходили из них».

Опоясания и платки — это дело случая, оправдываемого со­вершением через них исцеления и совершалось без участия Пав­ла по инициативе других людей, которые употребляли опоясания и платки непосредственно с тела его.

Поэтому служители, преданные благодати на дело молитвы за исцеление народа, не могут сему подражать и молитвы за плат­ки и опоясания в народе исключаются.

### 18. Вечеря Господня, ее значение и заповедь приветствия

#### Значение вечери Господней

Приобщение ко Христу и соединение в одно Тело Церкви Христовой. Верой причащаемся от Тела и Крови Иисуса Хрис­та для получения вечной жизни через Воскресение из мертвых в последний день.

«Ядущий Мою плоть и пиющий Мою кровь имеет жизнь веч­ную, и Я воскрешу его в последний день» (Иоан. 6:54).

«Ядущий Мою плоть и пиющий Мою Кровь пребывают во Мне и Я в нем». «Чаша благословения, которую благославляем не есть ли приобщение Крови Христовой? Хлеб, который преломляем не есть ли приобщение Тела Христова? Один хлеб и мы многие одно тело; ибо все причащаемся от одного хлеба» (Иоан. 6:56; 1Кор. 10:16-17).

**Воспоминание.** Церковь это есть пшеничный колос, плод Гол­гофы. Зерно в колосе вспоминает и благодарит истинное пшенич­ное зерно, сошедшее с неба; Христа, который через смерть Свою на Голгофе даровал Церкви жизнь.

«Если пшеничное зерно, падши в землю, не умрет, то останет­ся одно; а если умрет, то принесет много плода» (Иоан. 12:24).

«Сие творите в Мое воспоминание» (1Кор. 11:24).

**Возвещание.** Во время причастия присутствующим посторонним людям возвещается значение смерти Иисуса Христа на Голгофе.

«Ибо всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть Господню возвещаете доколе Он придет» (1Кор. 11:26).

#### Кто может принимать вечерю Господню ?

Ученики Христа, принявшие водное крещение.

«Когда же настал вечер, Он возлег с двенадцатью учениками; И когда они ели, Иисус взял хлеб и благословив преломил и, раз­давая ученикам, сказал: приимите, ядите: сие есть Тело Мое» (Мф. 26:20,26).

«Итак охотно принявшие Слово Его крестились, и присоедини­лось в тот день душ около трех тысяч; И они постоянно пребыва­ли... в общении и преломлении хлеба и в молитвах» (Деян. 2:41-42).

Никакой не обрезанный не должен есть ее. (Еф. 2:11-12; Исх. 12:44-48).

Испытавшие себя в вере и святости для достойного принятия.

«Итак... очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совер­шая святыню в страхе Божием. Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей. Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе. Посему, кто будет есть хлеб сей или пить чашу Господню недостойно, виновен будет против Тела и Крови Господней» (2Кор. 7:1; 1 Кор. 11:27-29).

Пост, молитва и трёхдневное воздержание.

«И отвечал священник Давиду, говоря: нет у меня... простого хлеба, а есть хлеб священный,— если только люди твои воздер­жались от женщин! И отвечал Давид... женщин при нас не было ни вчера, ни третьего дня» (1Цар. 21:4-5).

— «Не уклоняйтесь друг от друга, разве по согласию, на вре­мя, для упражнения в посте и молитве» (1Кор. 7:5).

— Освятитесь и будьте готовы к третьему дню; не прикасайтесь к женам (Исх. 19:15).

Последствия недостойного участия в вечере Господней.

«Оттого многие из вас немощны и больны, и не мало умирает. Ибо, если бы мы судили сами себя, то не были бы судимы; Буду­чи же судимы, наказываемся от Господа, чтобы не быть осуж­денными с миром» (1Кор. 11:30-32).

Вечерю Господню могут преподавать:

Служители Церкви Христовой: епископы, пресвитеры, диако­ны. «Он поставил... пастырями... к совершению святых на дело слу­жения, для созидания тела Христова» (Ефес. 4:11-12).

#### Омовение ног

Основным законом вечности есть любовь и на земле без люб­ви нет жизни. Любовь Церкви Христовой — это жизнь в Боге, и потому Бог оставил пример омовения ног для напоминания, что­бы Церковь пребывала в любви, как Он возлюбил её и предал Себя на смерть.

На двух заповедях любви утверждается весь закон и пророки. Исполнение первой заповеди, любви к Богу, утверждается испол­нением второй заповеди, любви к ближнему. Поэтому, чтобы объединиться с Богом, который есть любовь, через Тело и Кровь Его, Церковь сначала объединяется в любви между собой, через заповедь умаления. Омовение ног — это выражение делом люб­ви и служения друг к другу (Иоан. 3:1).

Омовение ног — это заповедь Иисуса Христа и совершается перед вечерей Господней для приготовления сердец в любви со­вершать святыню Господню.

«Итак, если Я, Господь и Учитель, умыл ноги вам, то и вы дол­жны умывать ноги друг другу: ибо Я дал вам пример, чтоб и вы делали то же, что Я сделал вам» (Иоан. 13:14-15).

#### Порядок совершения вечери Господней

При благоговейном вставании членов Церкви во время пения служители вносят хлеб и вино с принадлежностями к вечере Гос­подней и омовению ног или ставят на стол перед началом служе­ния до прихода народа.

Первая часть богослужения совершается омовением ног, как совершал Иисус Христос (читается Ев. Иоанна, 13 гл.).

Умывать ноги тому, кто тебе не умывал — это лучшее свиде­тельство о смысле выраженной любви Христовой, а не взаимной.

Умывающему прилично умывать ноги, стоя на одном или двух коленях, выражая делом значение совершаемой заповеди любви и умаления.

Тазы и полотенца берутся по количеству народа с заменой воды и полотенец. Сестры умывают ноги в одном месте, а братья в другом.

После омовения ног служители, совершающие служение, омы­вают ради приличия руки перед народом.

Затем при служении Слова и молитвах с пением псалмов со­вершается вечеря Господня и объясняется значение Тела и Крови Господней для Церкви Христовой. Испытавшие себя в вере и свя­тости, прошедшие через водное крещение, принимают вечерю Господню.

Если нужно, то чаша доливается, а остаток разделяется так­же как и хлеб.

Хлеб печется пресный, а вино употребляется виноградное, как и написано: «Итак очистите старую закваску, чтобы быть вам новым тестом, так как вы бесквасны. И отныне не буду пить от пло­да сего виноградного» (1Кор. 5:7; Мф. 26:29).

При обслуживании больных для одного члена Церкви совер­шается отдельное приготовление хлеба и вина с совершением слу­жения по Писанию. В заповеди причастия с нами могут участво­вать и «регистрированные», и баптисты. Их судит перед чашей их совесть, а мы их не должны судить.

Диаконисса отвечает за сохранность и чистоту принадлежнос­тей к вечере Господней. Она же печет хлеб и следит за порядком омовения ног среди сестер, начиная первой омывать ноги. В конце причастия совершается заповедь приветствия.

«Приветствуйте друг друга святым целованием» (1Кор. 16:20; 1Петр. 5:14; 2Кор. 13:12).

Приветствие лобзанием любви или святое лобзание соверша­ется братьев с братьями и сестер с сестрами, а братья с сестрами приветствуют друг друга рукопожатием.

Воля Божия в том, чтобы Церковь знала, что мы братья и сес­тры, что мы являемся одной семьей и напоены одним Духом, и принимаем одну Кровь и одно Тело, и являемся детьми одного Отца.

Через заповедь приветствия мы выражаем любовь друг к дру­гу и этим говорим, что мы дети одного Отца нашего Небесного.

#### Заповедь приветствия

Приветствие — это заповедь, данная Господом, напоминающая о том, что Церковь — это одна семья и все между собой братья и сестры.

Приветствием христиане выражают благие пожелания от Гос­пода: «Да будет с вами благодать, милость, мир от Бога Отца и от Господа Иисуса Христа. Благодать и мир, милость и любовь, вам да умножится в познании Бога» (2Иоан. 1:3; 2Петр. 1:2; Иуд. 1:2).

Христос также приветствовал своих учеников, а народ привет­ствовал Его.

Сам Иисус стал посреди них и сказал: «Мир вам», а также Иисус встретил их и сказал: «Радуйтесь» (Лук. 24:36; Мф. 28:9).

Нужно приветствовать всех людей.

«Если вы приветствуете только братьев ваших, что особенно­го делаете? Не также ли поступают и язычники? В какой дом войдете, сперва говорите: «мир дому сему!» И если будет там сын мира, то почиет на нем мир ваш; а если нет, то к вам возвратится» (Мф. 5:47; Лук. 10:5-6).

Приветствия бывают устные, письменные и могут передаваться через других.

Приветствие при встрече, входя в дом.

Мария, входя в дом Захарии, приветствовала Елисавету. А вхо­дя в дом, приветствуйте его, говоря: «Мир дому сему» (Лук. 1:40; Мат. 10:12).

Приветствие друг друга и одного многих. «Приветствие Титу, истинному сыну по общей вере: благодать, милость и мир» (Тит. 1:4).

«Приветствие моею рукою... благодать со всеми вами» (2Фес. 3:17).

Приветствие многих многими и многими одного. «Приветствуют вас усердно в Господе Акила и Прискилла с домашнею их Церковью». «Приветствуют вас все братья». «При­ветствуют тебя все находящиеся со мною» (1Кор. 16:19-20; Тит. 3:15).

Приветствие членов Церкви святым целованием совершается после молитвы.

«Приветствуйте всех братьев лобзанием святым» (1Фес. 5:26). «Приветствуйте друг друга с целованием святым» (Рим. 16:16). Нельзя приветствовать извращающих учение Христово, лже­пророков и лжеучителей.

«Кто приходит к вам и не приносит сего учения, того не прини­майте в дом и не приветствуйте его; ибо приветствующий его уча­ствует в злых делах его» (2Иоан. 1:10-11).

Не приветствуют в Церкви наказанных за грех замечанием или отлучкой.

«Еслиже кто не послушает слова нашего в сем послании, того имейте на замечании и не сообщайтесь с ним». «Завещаем же вам... удаляться от всякого брата, поступающего бесчинно и не сооб­щаться с тем, кто, называясь братом, остается блудником, или лихоимцем, или идолослужителем» (2Фес. 3:14; 3:6; 1Кор. 5:11).

### 19. Служение Церкви в собрании святых

В собраниях святых должно совершаться поклонение Богу в духе и истине (Иоан. 4:24).

Поклонение Богу в истине — это когда служение поклонения совершается по воле Божьей и по Его закону.

Поклонение Богу в духе — это значит не в плотских обрядах и ритуалах закона Моисеева или обрядах и культах, а в вере серд­ца, доброй совести и разума, просвещенного учением Христа. Цер­ковь — это Дом Божий.

Слово говорит: «Как живые камни, устрояйте из себя дом ду­ховный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом. Ибо Бог есть Дух, и по­клоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине. Итак представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего» (1Тим. 3:15; 1Пет. 2:5; Иоан. 4:24; Рим. 12:1).

Собрания Богу Отцу во имя Иисуса Христа в Духе Святом мо­гут совершаться вдвоем или втроем, или несколькими членами Церкви, а могут даже тысячами членов.

Об этом написано: «Где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них». Павел и Сила, находясь в темнице вдвоем «молясь, воспевали Бога». Анания по откровению Божьему во­шел в дом и возложил руки на Савла. Ученики целый год собира­лись в Церкви и учили немалое число людей. И в доме Марии, матери Иоанна многие собрались и молились. А после проповеди Петра многие, уверовали и было число таковых людей около пяти тысяч (Мат. 18:20; Деян. 16:25; 9:10-18; 11:26; 12:12; 4:4).

Общение и служение Церкви могут совершаться на всяком возможном месте, в любые дни и часы суток.

Об этом в разных местах говорится, что они собирались в хра­ме, по домам, всенародно, в училище, в темнице, на берегу моря, при наступлении дня, около полуночи, с утра до вечера, всякий день, ежедневно и в первый день недели.

Иисус самарянке у колодца сказал: «Не на горе сей и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу». Ап. Павел говорит: «Желаю, чтобы на всяком месте произносили молитвымужи**,** воздевая чистые руки, без гнева и сомнения». Первые христиане каждый день единодушно пребывали в храме и по домам, хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Павел также учил всенародно и по домам. А было время, когда он отделил учеников и ежедневно проповедовал в училище некоего Тиранна. Очень многие назна­чили день и пришли к нему в гостиницу и Павел с утра до вечера излагал им учение (Иоан. 4:21; 1Тим. 2:8; Деян. 2:46; 20:20; 12:12; 19:9; 28:23; 20:7; 21:5).

#### Служение пения Господу в Церкви Христовой

«Правым прилично славословить... Господа» (Пс. 32:1).

Служение хвалы и прославление Бога сопровождается пением и молитвой и совершается в Церкви общим пением всех присут­ствующих, совместно с хором, стоя на ногах, прославляя и сла­вословя Бога.

Жертва хвалы — это плод уст, прославляющих имя Божье. Такие жертвы благоприятны Богу через Иисуса Христа.

«Итак будем чрез Него... приносить Богу жертву хвалы, т.е. плод уст, прославляющих имя Его» (Евр. 13:15).

Прославление Господа должно совершаться при исполнении Духом Святым.

«Исполняйтесь Духом, назидая самих себя псалмами, славословиями и песнопениями духовными, поя и воспевая в сердцах ваших Господу» (Еф. 5:18-19).

«Научайте и вразумляйте друг друга псалмами, славословием и духовными песнями, во благодати воспевая в сердцах ваших Госпо­ду». «Прославляйте Бога в телах и душах ваших» (Кол. 3:16; 1Кор. 6:20). Служение хвалы и славы Богу совершалось в Израильском народе.

«Но Ты, Святый, живешь среди славословий Израиля» (Пс. 21:4).

При освящении храма Соломона: «И были, как один, трубящие и поющие, издавая один голос к восхвалению и славословию Гос­пода. И восхваляли Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его: тогда дом, Дом Господень, наполнило облако» (1Пар. 7:1-3).

При войне Царя Иосафата с язычниками: «И совещался он с народом, и поставил певцов Господу, чтобы они в благолепии святыни, выступая впереди вооруженных, славословили и говорили: славьте Господа, ибо во век милость Его! И в то время, как они стали восклицать и славословить, Господь возбудил несогласие между врагами, пришедшими на Иудею и были они поражены» (2Пар. 20:21-22).

Пророк Даниил, осужденный на львиный ров, совершал молит­вы и славил Господа. «Даниилже**,** узнав, что подписан такой указ, пошел в дом свой; окнаже в горнице его были открыты против Иерусалима, и он три раза в день преклонял колена и молился своему Богу и славословил Его, как это делал он и прежде того» (Дан. 6:10).

В Новом Завете Апостолы и ученики Иисуса Христа соверша­ли служение прославления, а Павел и Сила в темнице воспевали Бога. «Они поклонились Ему и возвратились в Иерусалим с вели­кой радостью, и пребывали всегда в храме, прославляя и благо­словляя Бога» (Лук. 24:52-53). «Около полуночи Павел и Сила, молясь, воспевали Бога; узникиже слушали их» (Деян. 16:25).

#### Евангелизационные служения

Благовествование Евангелия должно совершаться с последу­ющим крещением водой и Духом Святым. Евангелизировать мир — это великое поручение Иисуса Христа. Он сказал: «Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари. Кто будет ве­ровать и крестится, спасен будет» ( Мар. 16:15-16 ).

Внутренняя евангелизация при Церкви,— это проповедовать тем, кого Дух Святой привел в собрание. Внешняя евангелизация — это проповедование Евангелия окружающим людям (район, об­ласть, государство).

Миссионерская евангелизация или дальнезарубежная — это ис­полнение слов Христа: «Идите по всему миру... до края земли».

Задача Церкви благовествовать Евангелие и завоевывать новые сер­дца и территории для Христа, открывать новые Церкви и посылать, поддерживать и содержать благовестников миссионерского труда.

От проповеди апостола Петра уверовали и крестились три ты­сячи душ, а в доме Корнилия — все домашние его (Деян. 2:14-41; Деян. 10:24-47).

Петр и Иоанн благовествовали в Самарии (Деян. 8:14-17). Уче­ники всякий день не переставали учить и благовествовать (Деян. 5:42). Господь ежедневно прилагал спасаемых к Церкви (Деян. 2:47).

#### Пребывание в учении Иисуса Христа и Апостолов

Это разбор Слова Божьего и беседы с народом на разные темы Слова Божьего для духовного возрастания членов Церкви Хрис­товой о чистоте и святости, о честности и непорочном хождении. О целомудрии юношей, девиц, семейных, вдов и старцев, о добро­детели и милостыни, о дружелюбии и гостеприимстве и т. д.

«Они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении» (Деян. 2:42). «Мы постоянно пребудем в молитве и служении Сло­ва» (Деян. 6:4). «Собрались и учили... поучали братьев» (Деян. 11:26; 16:40). «Не пропустил ничего полезного,.. чему не учил бы» (Деян. 20:20). «Возвещал вам всю волю Божию» (Деян. 20:27). «Занимайся чтением, наставлением, учением» (1Тим. 4:13).

#### Пребывание в молитвах, молениях и постах

Молитвой уверовавшие общаются с Богом во всех своих нуждах. Молиться нужно верой сердца к Богу Отцу во имя Иисуса Христа, пребывая в молениях, в прошениях, благода­рении и прославлении. Моление — это сердечное выражение особой нужды с прилежностью, усердием и смирением. Пост — это выражение смирения человека пред Богом. Он совер­шается по надобности всей Церковью или отдельными ее чле­нами и сопровождает молитвы, моление, прошение и благода­рение. Молитвы совершаются с коленопреклонением и стоя, общие и одиночные.

 Собирались и молились. «Единодушно пребывали в молитве» (Деян. 1:14). «Единодушно возвысили голос к Богу» (Деян. 4:24; 12:12). «Служили Господу и постились» (Деян. 13:2). Помолились с постом и предали их Господу» (Деян. 14:23).

#### Служение Духа Святого в сопровождении даров Духа

Ревновать, чтобы в Церкви была молитвенная жизнь и в мо­литвенной группе участвовали служители, братья и сестры, ревнители дела Божьего, совершая молитвенный труд за служите­лей и трудящихся, за освящение и созидание Церкви, за благопо­лучие и мир, за все нужды народа Божьего.

Каждому дается проявление Духа на пользу: «Одному... слово мудрости, другому слово знания,.. иному вера,.. иному дары исце­лений,.. иному чудотворения, иному пророчество, иному различе­ние духов, иному разные языки... Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя,.. как Ему угодно Когда вы сходитесь, и у каждого из вас есть... откровение, есть истолкование,— все да бу­дет к назиданию... все один за другим можете пророчествовать... Служите... тем даром, какой получили. Они исполнились Духа Свя­того и говорили Слово с дерзновением. Руками Апостолов совер­шались знамения и чудеса» (1Кор. 12:7-11; 1Кор. 14:26; 1Пет. 4:10; Деян. 4:8-12,31; Деян. 5:12).

#### Совершение Вечери Господней с омовением ног

Вечеря Господня имеет великое значение для Церкви Христовой. Это — приобщение ко Христу и соединение с Ним в одно тело, через участие в Крови и Теле Господа Иисуса Христа, вспоминая цену искупления в Крови Иисуса Христа и право на исцеление че­рез раны Его Тела, прославляя Бога Отца во имя Иисуса Христа, возвещая Его любовь всем людям.

Сие служение нужно совершать постоянно, не реже одного раза в два месяца. Испытавши себя в вере и святости для достойного принятия Святыни Господней.

«Собрались для преломления хлеба» (Деян. 20:7). «Иисус... встал с вечери... препоясался, потом влил воды в умывальницу, и начал умывать ноги ученикам и отирать полотенцем... когда же умыл им ноги... возлегши опять, сказал им... если Я, Господь и Учи­тель, умыл ноги вам, то и вы должны умывать ноги друг другу. Я дал вам пример, чтоб и вы делали то же, что Я сделал...

Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете.

И когда они ели, Иисус взял хлеб и благословив преломил и, раздавая ученикам, сказал: примите, ядите; сие есть Тело Мое. И взяв чашу и благословив подал им и сказал: пейте... сие есть Кровь Моя нового завета» (Иоан. 13:1-5; 12-17; Мат. 26:20; 26-28).

#### Служение милостыни, благотворения и труд любви

Бог дает свое благословение здесь на земле тем, кто отдает Ему десятую часть из того, что имеет на дело евангелизации это­го мира и восполнения нужд святых. Служение милостыни, бла­готворение и труд любви определяют награду на небесах. Милос­тыня должна быть в тайне и щедрой. Благотворение совершается по особой нужде целенаправленным сбором.

Труд любви — это безвозмездная физическая помощь нужда­ющимся. Делать добро нужно всем.

«Смотрите, не творите милостыни вашей пред людьми с тем, чтобы они видели вас: иначе не будет вам награды от Отца» (Мат. 6:1). «Кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет» (2Кор. 9:6).

Продавали имения и всякую собственность, уделяя по нужде каждого. Положили каждый по достатку своему послать посо­бие братьям. Трудясь, надо поддерживать слабых. Блаженнее да­вать. Каждый должен заботиться не о себе только, но и о другом. Если разумеешь делать добро ине делаешь — грех (Деян. 2:44-45; Деян. 11:23-30; Деян. 20:35; Фил. 2:4; Иак. 4:17).

#### Служение назидания, утешения, увещания, общительности

Храмовое служение членов Церкви в сопровождении хоров с участием гостей, включая различные свидетельства о Божьих милостях и о том, что сотворил Бог в жизни каждого. Назида­тельные проповеди и увещания держаться истины и веры в Бога, при утешении от Духа Святого.

«Собравши церковь, они рассказали все, что сотворил Бог с ними» (Деян. 14:27).

Рассказывая об обращении язычников, производили радость великую во всех братиях (Деян. 15:3; 1Тим. 1:3-5). «Церкви... назидаясь... при утешении от Святого Духа, умножались» (Деян. 9:31).

#### Служение рукоположения служителей

Избираемый на служение должен соответствовать требовани­ям Слова Божьего. Рукоположение должно быть угодно Духу Святому при согласии всего народа. Служение принимается доб­рохотно, непринужденно, при согласии жены. До служения до­пускаются ранее испытанные в труде.

В торжественном праздничном служении, в присутствии чле­нов Церкви и жены, принимающему служение дается наставле­ние, каким должен быть священнослужитель, в чем заключает­ся его долг, какую он имеет власть и права и как возгревать дар священства.

«Рукоположивши же им пресвитеров» (Деян. 14:23). «Чтобы ты поставил по всем городам пресвитеров» (Тит. 1:5). «Дух Святый сказал: отделите Мне Варнаву и Савла» (Деян. 13:2). Поставление — избрание диаконов (Деян. 6:2-6).

#### Разбор дел в устроении Церкви

Деловые членские собрания по устройству Церкви и распреде­ление в ней трудящихся по различным материальным вопросам, отчет о сделанной работе и разбор различных дел, связанных с духовным и материальным служением.

«И угодно было это предложение всему собранию и избрали... пещись о столах» (Деян. 6:2,5). «Собравши людей, вручили пись­мо» (Деян. 15:30-32). «Послали Павла и Варнаву к Апостолам» (Деян. 15:1-2). Разбор дел о законе и обрезании (Деян. 15:6-29). Отчет Петра о доме Корнилия (Деян. 11:1-18).

#### Служение суда и милости (1Кор. 6:3-4)

Это членское собрание, где разбираются греховные вопросы членов Церкви и определяется мера взыскания или объявляется милость на основании Слова Божьего. Суд святых должен быть без лицеприятия, справедливым и милостивым. Желательно на­казывать только тогда, когда нет никакой возможности помило­вать. Меры воспитания членов Церкви должны быть последовательны. Увещевать, обличать, запрещать, а непослушным Слову истины объявлять замечание или освящение. Отлучение —. это крайняя мера. Участвуя в суде, нужно помнить, что Господь ми­лостиво поступает с теми, кто имеет милость к другим.

«Суд без милости не оказавшему милости». «Милость превоз­носится над судом». «С милостивым Ты поступаешь милостиво». «К одним будьте милостивы с рассмотрением, других страхом спа­сайте... обличайте» (Мат. 18:28; Иак. 2:13; 2Цар. 22:26; Иуд. 1:22-23).

«Вразумляйте бесчинных, утешайте малодушных, поддержи­вайте слабых». «Согрешающих обличай пред всеми». «Внешних судит Бог, а внутренних вы судите». «Кто не послушает слова, того имейте на замечании». «Извергните развращенного из среды вас»(1Фес. 5:14; 1Тим. 5:20; 2Фес. 3:14; 1Кор. 5:13).

#### Освящение и исповедание грехов

Исповедание совершается перед Богом в присутствии Церкви или священства. Это — заповедь Божья для освящения согрешив­ших членов Церкви.

Исповедание совершается по совести каждого непринужденно, при необходимости. С целью освящения народа перед причастием совершается служение, где предоставляется возможность всем желающим исповедоваться перед Церковью или наедине перед священством. По необходимости исповедания бывают: семейные или индивидуальные (отдельно мужья, жены); юношей и девиц. Это служение совершается в сопровождении постов и даров Духа Святого.

«Признавайтесь друг пред другом в проступках» (Иак. 5:16). «Исповедуя, открывая дела свои» (Деян. 19:18). «Если исповеду­ем грехи наши, то Он простит... и очистит нас от всякой неправ­ды» (1Иоан. 1:9). «А скрывающий свои преступления не будет иметь успеха» (Пр. 28:14).

#### Елеепомазание больных

Елеепомазание больных совершается пресвитерами. Оно рав­но возложению рук и совершается так же при освящении и вере, как описано в послании Иакова:

«Болен ли кто из вас? пусть призовет пресвитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, помазавши его елеем во имя Господ­не,— и молитва веры исцелит болящего, и восставит его Господь; и если он соделал грехи, простятся ему» (Иак. 5:14-15).

Ученики, посланные Христом на проповедь Евангелия, пошли и проповедывали покаяние и многих больных мазали маслом и исцеляли.

Молитва с елеепомазанием — это заповедь для членов Церк­ви Христовой, которые во время болезни сознательно призывают пресвитера и совершают глубокое освящение через исповедание. При откровении от Духа Святого совершается молитва веры за исцеление болезни и прощение ранее соделанных, но осознанных и исповеданных грехов.

Во время молитвы при наполнении Силой Духа Святого елеем мажется чело больного и с момента молитвы начинает происхо­дить медленное восстановление больного, как написано: «И вос­ставит его Господь».

Бывает, что при Божием определении человека к переходу освя­щением, молитвой и помазанием он приготавливается к вечности.

#### Благословение новорожденных в Церкви

«Слава детей — родители их» (Пр. 17:6). «А я и дом мой будем служить Господу» (Ис.Нав. 24:15). Посвящать детей Господу — это заповедь Божья. Иисуса Хрис­та также приносили младенцем в Иерусалим, чтобы представить пред Господом и совершить законный обряд, как написано в зако­не Господнем.

Мы и наши дети освящены и искуплены смертью Иисуса Хрис­та на Голгофе. Павел говорит: «Вы не свои, ибо вы куплены дра­гоценною Кровью Агнца. Дети родившиеся у святых по праву рож­дения святые и таковых есть Царство небесное» (1Кор. 7:14; Мф. 19:14).

Нужно воспитывать детей в учении Господнем. «Что слышали мы, и узнали, и отцы наши рассказали нам, не скроем от детей их, возвещая роду грядущему славу Господа, и силу Его, и чудеса Его, которые Он сотворил. Чтобы знал гряду­щий род, дети, которые родятся, и чтобы они в свое время возве­щали своим детям, возлагать надежду свою на Бога и не забы­вать дел Божиих, и хранить заповеди Его» (Пс. 77:3,4,6,7).

«Внушай их детям твоим и говори о них, сидя в доме твоем и идя дорогою, и ложась и вставая» (Втор. 6:7).

Молитву благословения совершает пресвитер Церкви. Бог ска­зал: «Так благословляйте сыновей ваших: Да благословит тебя Господь и сохранит тебя, да помилует тебя и даст тебе мир» (Чис. 6:24-26). К Иисусу также приводили детей, чтобы Он возло­жил на них руки и помолился, и приносили к Нему младенцев (Мф. 19:13; Лук. 18:15; Мр. 10:13).

Отец и мать, держа младенца на руках, кратко в молитве про­сят Божьего благословения на его жизнь, затем молится Церковь, чтобы сердце его не преклонилось перед соблазнами мира сего, и Бог сохранил его от зла.

Священник совершает молитву, держа младенца на руках и чрез его руки нисходит благословение Христа (на старших детей возлагаются руки).

После молитвы родителям дается наставление.

Правильное взаимоотношение в семье — это залог благосло­вения для детей. Родители, непокорные Богу, не могут ожидать послушания от детей, а родители, боящиеся Господа, могут бла­готворно влиять на своих детей, показывая им пример своей жиз­нью. Если дети видят в семейном кругу тьму, а не свет, то это пагубно отражается на них.

Любя Бога и служа Ему, родители рождают детей для Цар­ства Небесного, для Церкви. За них нужно бороться, чтобы выр­вать из власти тьмы, когда они повзрослеют.

В еврейских семьях богослужение занимало весьма важное место. Родители обязаны были внушать детям заповеди Божии. Дети с 5 лет изучали Пятикнижье наизусть. В христианских семь­ях нужно вместе с детьми читать Слово Божье и молиться.

С момента пробуждения совести ребенка родители обязаны привить детям любовь к Богу и вложить основные заповеди Его. Дети должны почитать родителей и быть им послушны. Грех во­ровства не должен иметь места в их жизни. Они не должны сквер­нословить и говорить неправду.

По достижению отроческого возраста детей нужно оградить от этого мира, ибо дружба с миром — это вражда против Бога, а худые сообщества развращают добрые нравы. Нужно преподать детям Евангельское учение о целомудрии, ограждающее от гре­ха любодеяния, прелюбодеяния и блуда.

#### Служение бракосочетания

Бракосочетание совершается в присутствии Церкви Христовой и является прообразом сочетания Христа и Церкви. Придя на ме­сто сочетания, невеста стоит по правую сторону жениха, как на­писано: «И стала царица одесную Тебя» (Пс. 44:10).

Священнослужитель на основании Священного Писания объяв­ляет, что бракосочетание является Божественным постановле­нием, а не обычаем каких-то народностей. Выясняет при Церкви соответствие данного брака со Словом Божьим. Вступающие в брак должны быть целомудренны.

**Цель брака:** «Не хорошо быть человеку одному». «Плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю».

Основанием брака есть свободный выбор по любви.

Молодые дают обещание быть верными друг другу до самой смерти и устроять семью на основании Слова Божьего. Родители дают обещание учить их тихой и мирной жизни, молиться, чтобы их семья созидалась.

Затем совершается молитва благословения. После молитвы Церкви, жениха, невесты и родителей священнослужитель воз­лагает руки на молодых, призывая Божье благословение. После молитвы дается наставление мужу и жене о жизни в браке по Писанию (1Петр. 3:1-7; Еф. 5:22-32).

Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает.

«А вступающим в брак не я повелеваю, а Господь: жене не раз­водиться с мужем своим, и муж не оставляй жены своей».

После сочетания служитель наедине объясняет им о чистоте христианской жизни в интимных вопросах, чтобы, живя в браке, они были свободны от греха и имели дерзновение в служении Господу.

#### Молодежное служение

Молодежь — это не отдельная Церковь в Церкви Христовой, а одно из звеньев в цепочке. Молодежь должна быть в полном по­виновении и единомыслии с пастырями и участвовать во всех тру­дах Церкви, помогая во всех служениях. Еще при Моисее юноши помогали в служении Господу (Исх. 24:5).

Учитывая, что молодежь более энергична и свободна от забот семьи, ей возможно, чтобы не были праздны, помимо всех трудов и служении в Церкви, собираться еще и на молодежное служе­ние, но не в ущерб общим собраниям и трудам, объявленным в Церкви. Полезна также организация молодежных хоров, выез­дов, посещений и т. д.

#### Служение погребения

«Праведник умирает и мужи благочестивые восхищаются от земли, праведник восхищается от зла» (Ис. 57:1). «Стефана же пог­ребли мужи благоговейные и сделали великий плач по нем» (Деян. 8:2). «Почил Езекия и похоронили его, и почесть воздали ему по смерти его все иудеи» (2Пар. 32:33).

#### Музыка

Музыкально- хоровые группы сопровождают евангелистов в их служении при евангелизации в общественных местах пением и музыкой. Они также могут петь и в собраниях святых.

Музыка есть светская, а есть церковная. Светской музыкой пользуется мир. Она воздействует на эмоции и приводит в движе­ние тело человека, а также возбуждает чувства похоти и греха. К светской музыке относятся:

Джаз-музыка. Она взяла свое начало от духовных песнопений негров, приходящих к Богу, но со временем её превратили в танце­вальную музыку и музыку, которой услаждают себя сами музыканты, превращая музыку в идол.

Рок-музыка. Рок в переводе означает «качаться, трястись». Эта музыка негативно воздействует на человеческую психи­ку, рождает разные эмоции, возбуждает чувства похоти. Рок-песни воспевают плотскую любовь, политику и потусторон­ний мир в образе философии. Рок-музыка не допускает людей к небу, удерживает их в мире греха и зла. Она породила музы­ку металлистов и поп-музыку, которые отрицательно воздей­ствует на психику и приводят к свисту, крику, воплям и на­слаждению в танцах.

Классическая музыка. Есть классическая музыка, которая писалась с целью прославления Бога, а есть классическая музы­ка, имеющая и прославляющая иные цели .

При служении Богу приемлема классическая музыка, которая имеет Духовно-церковный характер. Она благоприятно действу­ет на разум, сердце, психику человека, ведет его к покаянию, к смирению, умалению и к прославлению Бога, воспевая о Его ве­личии.

#### Христианские праздники

Церковь Иисуса Христа вспоминает все праздники, записанные в Новом Завете, тесно связанные с жизнью Иисуса Христа.

Рождество Христово. Его обрезание — это Новый Год. Срете­ние. Благовещение. Торжественный въезд Христа в Иерусалим. Его Святое Воскресение. Вознесение на небо. Троица — это день сошествия Святого Духа. Преображение. Жатва — это праздник благодарения.

Цель праздников — прославить Бога и чтобы знал грядущий род о делах Божьих, которые Он сотворил во Христе Иисусе.

Бог повелел Иисусу Навину, чтобы взяли 12 камней со дна Иор­дана для памяти сынам Израилевым, а когда дети ваши спросят:

«К чему у вас эти камни? Вы расскажетеим**,** как вода Иордана разделилась пред ковчегом Завета Господня» (И.Нав. 4:6).

### 20. Созидание семьи на основании Слова Божьего

Брак совершается только между членами церкви, как написано: «Свободна выйти, за кого хочет, только в Господе» (1Кор. 7:39).

*Примечание*. Не допускается брак несовершеннолетних, род­ных по крови до третьего поколения, при половой и умственной недееспособности, при большой разнице в годах.

Добрачные отношения вступающих в брак должны быть цело­мудренными. Целомудрие — это евангельское учение, огражда­ющее христиан от греха любодеяния, прелюбодеяния, блуда и вся­кой нечистоты.

Написано: «Бог дал нам Духа Силы и любви и целомудрия, что­бы мы отвергли нечестие и мирские похоти, целомудренно, пра­ведно и благочестиво жили в нынешнем веке».

Благословение в семейной жизни зависит от добрачных отно­шений молодых, поэтому написано: «Брак у вас да будет честен и ложе непорочно» (Евр. 13:4).

Основываясь на Слове Божьем и духовном опыте Церкви Хрис­товой, брат, принявший решение вступить в брак должен сохра­нить себя целомудренным. Свою нужду он должен молитвенно выразить Господу, как написано: «Все заботы ваши возложите на Него» (1Пет. 5:7), затем искать себе спутницу жизни в среде церк­ви по желанию сердца своего (с молитвой) (Числ. 36:6; 1Кор. 7:39).

О своем выборе юноша должен, в первую очередь, сказать не девице, а служителю церкви, посоветовавшись со своими родите­лями. Служитель говорит об этом сестре, выясняя ее желание (или нежелание) выходить замуж. При получении положитель­ного ответа, говорит о брате, сделавшем ей предложение, и отве­чает на все вопросы, интересующие сестру о брате.

Для принятия окончательного решения о вступлении в брак, сестре предоставляется 10-15 дней.

В случае отрицательного ответа все участвующие хранят тайну о предложении брата. Брат, сделавший предложение и изменивший свое решение после согласия девицы, подлежит суду церкви.

При взаимном согласии и окончательном решении вступить в брак, служитель церкви готовит их к обручению. Для этого он все согласовывает с родителями обеих сторон. При отсутствии со­гласия родителей на брак служитель должен выяснить причину несогласия, учитывая, что согласно Слова Божьего право выбо­ра остается за молодыми. Затем дело предстоящего брака обсуж­дается на братском совете, о чем уведомляется церковь и объяв­ляется обручение.

#### Обручение

Обручение — это общественное объединение желающих всту­пить в брак. Оно совершается служителем Церкви, в присутствии родителей, близких и друзей по вере. Во время обручения молит­вою пред Богом заключается договор о согласии желающих всту­пить в брак при свидетелях из церкви в присутствии родителей. При обручении обсуждаются вопросы и с молитвой к Богу идет подготовка к браку с духовной и материальной сторон.

Жених и невеста должны при свидетелях подтвердить свое согласие на брак. Всякое обещание друг другу до обручения без свидетелей не имеет силы. Для того и совершается обручение, дабы устами двух или трех свидетелей подтвердилось всякое сло­во (Мф. 18:16). Мария с Иосифом прежде чем сочетались также были обручены (Мф. 1:18).

Родители также должны подтвердить свое согласие на брак, а затем решаются все вопросы о времени и месте бракосочетания, финансовые вопросы, а также место жительства новобрачных. Жениху и невесте объявляется, что их одежда должна быть при­личной. Рекомендуется, чтобы у жениха и невесты было по одно­му другу и по одной подружке, и оба они были членами Церкви (Ис. 61:10; П.Пес. 3:11; Иоан. 3:29).

После молитвы обрученияих называют женихом и невестой. Они подают заявление на регистрацию брака и совместно с роди­телями готовятся к бракосочетанию. Жених и невеста до брака должны сохранять себя в целомудрии. О времени бракосочетания служитель объявляет в церкви.

Нарушение обручения есть вероломство.

#### Регистрация брака

Регистрация брака государством — это документальное удос­товерение о браке. По государственным законам оно дает им пра­во называться мужем и женой, а по закону Христа они являются мужем и женой только после сочетания. Регистрация брака в орга­нах ЗАГСа обязательна. «Отдавайте кесарю кесарево» (Мат. 22:21; Рим. 13:5).

Гражданская роспись в разных странах происходит поразно­му. Это основано чисто на гражданской совести. Поэтому при ре­гистрации брака молодые не участвуют в мирских обрядах, ущем­ляющих совесть христианина.

#### Сочетание

Брак — это духовное, душевное и нравственно-любовное объе­динение супругов в один благоухающий букет духа и тела. «Две любви, два желания, два характера и два различных тела соеди­няются в одно».

Вступающих в брак Бог сочетает Своим благословением.

И благословил их Бог, и они уже не двое, но одна плоть. «Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает» (Мат. 19:4-6; Быт. 1:28).

Бракосочетание преподается на основании Слова Божьего пресвитером в присутствии Церкви Христовой, родителей и родственников. При Божьем благословении совершаются мо­литвы, наставления, благословения служителем, Церковью, родителями и Богом, через Духа Святого с возложением рук священства. Бракосочетание является прообразом сочетания Христа и Церкви. Соединяющийся с Господом есть один дух с Ним. Так и сочетанием муж и жена объединены в один дух, в один союз, в одну семью, в одну любовь, в единодушие, в еди­номыслие. Они получают благословение на объединение в одну плоть, подобно как Христос и Церковь (Еф. 5:32). В одном духе мы действовали, одним путем ходили. Имейте одни мысли, ту же любовь, будьте единомышленны и единодушны.

#### Порядок бракосочетания

Придя на место сочетания, невеста стоит по правую сторону жениха, как написано: «И стала царица одесную Тебя» (Пс. 44:10).

Священнослужитель на основании Священного Писания объяв­ляет, что бракосочетание является Божественным постановле­нием, а не обычаем каких-то народностей. Он выясняет при Церк­ви соответствие данного брака со Словом Божьим. Вступающие в брак должны быть целомудренны.

Одна из основных целей брака — это размножение рода чело­веческого. Бог сказал: «Не хорошо быть человеку одному, пло­дитесь и размножайтесь, и наполняйте землю». Брак основан на любви и свободном выборе.

Молодые дают обещание быть верными друг другу до самой смерти и устроять семью на основании Слова Божьего. Родители дают обещание учить их тихой и мирной жизни, молиться, чтобы их семья созидалась.

Затем совершается молитва благословения. После молитвы Церкви, жениха, невесты и родителей священнослужитель воз­лагает руки на молодых, призывая Божье благословение. После молитвы дается наставление мужу и жене о жизни в браке по Писанию (1Петр. 3:1-7; Еф. 5:22-32).

Итак: «Что Бог сочетал, того человек да не разлучает».