ГЛАВА 1

Слово Божье

Различные формы Слова Божьего

ОБЪЯСНЕНИЕ И ОБОСНОВАНИЕ В ПИСАНИИ

Что означает выражение «Слово Божье»? В Библии эти слова имеют несколько значений.

А. «Слово Божье» как личность: Иисус Христос

Иногда о Сыне Божьем в Библии говорится как о «Слове Божьем». Иоанн видит воскресшего Господа Иисуса на небесах и говорит: «Имя Ему: Слово Божие» (Отк. 19:13). Также в Евангелии от Иоанна читаем: «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог» (Ин. 1:1). Очевидно, что Иоанн здесь говорит о Сыне Божьем, так как в ст. 14 сказано: «И Слово стало пло-тию и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу как единородного от Отца». Только здесь (и еще, вероятно, в 1 Ин. 1:1) говорится о Сыне Божьем как о «Слове», или «Слове Божьем». И все же это указывает на то, что из всех лиц Троицы именно Бог-Сын в Своей личности и Своих словах говорит нам о сущности Бога и сообщает нам Его волю.

Б. «Слово Божье» как речь Бога

1. Повеления Бога. Иногда слова Бога принимают форму властных пове­лений, благодаря которым что-либо свершается или сотворяется. «И сказал Бог: да будет свет. И стал свет» (Быт. 1:3). Своим властным словом Бог сотво­рил даже животный мир: «И сказал Бог: да произведет земля душу живую по роду ее, скотов, и гадов, и зверей земных породу их. И стало так» (Быт. 1:24). Поэтому псалмопевец и говорит: « Словом Господа сотворены небеса, и духом уст Его — все воинство их» (Пс. 32:6).

Эти властные, животворящие слова Божьи часто называются Его по­велениями. Повеление Божье — это слово Бога, благодаря которому что-либо происходит. Эти повеления Божьи относятся не только к событиям

42

Часть I. Учение о Слове Божьем

первоначального творения, но также и к продолжающемуся бытию всех ве­щей, так как мы знаем, что Христос воссел одесную Отца, «держа все словом силы Своей» (Евр. 1:3).

2. Божьи слова личного обращения. Иногда Бог общается с людьми на зем-
ле, обращаясь к ним непосредственно. Подобные случаи можно назвать Сло-
вом Божьим личного обращения. Подобных примеров много в Писании. В са-
мом начале творения Бог говорит Адаму: «И заповедал Господь Бог человеку,
говоря: от всякого дерева в саду ты будешь есть; а от дерева познания добра и
зла, не ешь от него; ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертию ум-
решь» (Быт. 2:16,17). После того как Адам и Ева согрешили, Бог все же вновь
напрямую обращается к ним со словами проклятия (Быт. 3:16-19). Другой
важнейший пример личного обращения Бога к народу на земле — это дарова-
ние десяти заповедей: «И изрек Бог все слова сии, говоря: Я Господь, Богтвой,
который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства. Да не будет у тебя
других богов пред лицем Моим» (Исх. 20:1-3). В Новом Завете, во время кре-
щения Иисуса, Бог-Отец говорил голосом с неба: «Сей есть Сын Мой Воз-
любленный, в Котором Мое благоволение» (Мф. 3:17).

В этих и во многих других случаях, когда Бог изрекал слова личного об­ращения к конкретным людям, слушателям было понятно, что это были слова Самого Бога: они слышали голос Бога, и тем самым слышали слова, обладав­шие абсолютным божественным авторитетом и заслуживавшие полного до­верия. Неверие или неповиновение этим словам означало бы неверие в Бога или неповиновение Ему, т. е. грех.

Хотя слова личного обращения Бога в Писании всегда являются словами Самого Бога, они также и «человеческие» слова, в том смысле, что они произ­носились на обычном человеческом языке, который можно было восприни­мать непосредственно. Тот факт, что эти слова произносились на человечес­ком языке, никоим образом не ограничивает их божественности или автори­тета: они все равно остаются словами Бога, произнесенными голосом Самого Бога.

Некоторые богословы говорили, что поскольку человеческий язык все­гда до определенной степени «несовершенен», то любое высказывание Бога, обращенное к нам на человеческом языке, также ограничено в авторитете и истинности. Однако эти и многие другие отрывки, где Бог лично обращается к людям со словами, доказывают обратное. Неверие даже в часть этих слов или неповиновение им означало бы неповиновение Самому Богу.

3. Слова Божьи как речь, произнесенная человеческими устами. Часто в
Писании Бог избирает пророков, через которых Он говорит. И вновь очевид-
но, что, хотя это и человеческие слова, произнесенные на обычном человечес-
ком языке, обычными человеческими существами, авторитет и истинность

этих слов нисколько от этого не уменьшаются: они также полностью являют-



ся словами Божьими. Бог говорит Моисею:

Я воздвигну им Пророка из среды братьев их, такого как ты, и вложу слова Мои в уста Его, и Он будет говорить им все, что Я повелю Ему; а кто не послушает слов Моих, которые Пророк тот будет говорить Моим именем, с того Я взыщу. Но пророка, который дерзнет говорить Моим именем то, чего Я не повелел ему говорить, и который будет говорить именем богов иных, такого пророка предайте смерти (Втор. 18:18—20).

Почти то же самое Бог сказал и Иеремии: «Вот, Я вложил слова Мои в уста твои» (Иер. 1:9). Бог говорит Иеремии: «Все, что повелю тебе, скажешь» (Иер. 1:7; см. также: Исх. 4:12; Чис. 22:38; 1 Пар. 15:3,18,23; 3 Цар. 20:36; 2 Пар. 20:20; 25:15,16; Ис. 30:12-14; Иер. 6:10-12; 36:29-31 и др.). Любого че­ловека, утверждавшего, что он говорит от Господа, но не получившего от Него никакого сообщения, жестоко наказывали (Иез. 13:1—7; Втор. 18:20—22).

Таким образом, слова Бога, произнесенные человеческими устами, люди считали такими же авторитетными и истинными, как личное обращение Бога. Не верить или не подчиняться им значило не верить или не подчиняться Са­мому Богу.

4. Слова Божьи в письменной форме (Библия). Кроме Божьих слов пове­ления, Божьих слов личного обращения и Божьих слов, произносимых чело­веческими устами, в Писании мы также видим много случаев, когда слова Божьи обретали письменную форму. Первый из этих случаев — это дарование двух каменных плит с записанными на них десятью заповедями: «И когда Бог перестал говорить с Моисеем на горе Синае, дал ему две скрижали от­кровения, скрижали каменные, на которых написано было перстом Божиим» (Исх. 31:18). «Скрижали были дело Божие, и письмена, начертанные на скри­жалях, были письмена Божий» (Исх. 32:16; 34:1,28).

Далее записью занимался Моисей:

И написал Моисей закон сей, и отдал его священникам, сынам Неви­нным, носящим ковчег завета Господня, и всем старейшинам сынов Израилевых. И завещал им Моисей и сказал: по прошествии семи лет... читай сей закон пред всем Израилем вслух его... чтоб они слушали и учи­лись, и чтобы боялись Господа, Бога вашего, и старались исполнять все слова закона сего. И сыны их, которые не знают сего, услышат и научат­ся бояться Господа, Бога вашего... (Втор. 31:9—13).

Эту книгу, написанную Моисеем, затем поместили рядом с ковчегом Завета: «Когда Моисей вписал в книгу все слова закона сего до конца, тогда Моисей повелел левитам, носящим ковчег завета Господня, сказав: возьми­те сию книгу закона, и положите ее одесную ковчега завета Господа, Бога ва­шего, и она там будет свидетельством противтебя» (Втор. 31:24—26).

44

Часть 1. Учение о Слове Божьем

В эту книгу слов Божьих позднее были сделаны добавления: «И вписал Иисус слова сии в книгу закона Божия» (Нав. 24:26). Бог повелел Исайи: «Те­перь пойди, начертай это на доске у них, и впиши это в книгу, чтоб осталось на будущее время, навсегда, навеки» (Ис. 30:8). Иеремии же Бог повелел: «Напиши себе все слова, которые Я говорил тебе, в книгу» (Иер. 30:2; ср.: Иер. 36:2—4, 27—31; 51:60). В Новом Завете Иисус обещает Своим ученикам, что Святой Дух приведет к ним на память те слова, которые Он, Иисус, говорил им (Ин. 14:26; ср.: 16:12,13). Павел говорит, что слова, которые он пишет корин­фянам, — это «заповеди Господни» (1 Кор. 14:37; ср.: 2 Пет. 3:2).

И вновь следует отметить, что эти слова считались словами Самого Бога, несмотря на то что они были записаны в основном человеческими существами, и всегда на человеческом языке. И все же они являются аб­солютно авторитетными и абсолютно истинными: не повиноваться или не верить им — это серьезный грех, который навлекает суд Божий (1 Кор. 14:37; Иер. 36:29-31).

Запись слов Божьих дает большие преимущества. Во-первых, она обес­печивает гораздо более точную передачу слов Бога последующим поколе­ниям. Человеческая память и устная традиция — гораздо менее надежные способы (ср.: Втор. 31:12,13). Во-вторых, постоянное изучение записанных слов дает возможность тщательно исследовать и обсудить прочитанное, а это ведет к лучшему пониманию и более полному повиновению. В-треть­их, записанные слова Божьи доступны гораздо большему количеству лю­дей. Они могут быть изучены любым человеком в любое время; не только теми, кто выучил их наизусть или присутствовап при их устном воспроиз­ведении. Таким образом, при записи слов Божьих достигается надежность, постоянство и доступность. При этом не возникает сомнений в их автори­тете и истинности.

В. Основной акцент нашего исследования

Из всех форм Слова Божьего[[1]](#footnote-1), основной акцент нашего исследования делается на Слове Божьем в письменной форме, т. е. Библии. Это та форма, которая доступна для изучения, общего рассмотрения, для постоянного ис­следования и которая используется как основание для дискуссий. Библия

говорит нам о Слове Божьем как о Личности — т. е. об Иисусе Христе, Кото­рый сейчас не присутствует телесно с нами, на земле. Поэтому мы не можем подражать Ему и следовать Его учению, непосредственно наблюдая Его жизнь.

Прочие формы Слова Божьего не подходят для того, чтобы быть первич­ным основанием при изучении богословия. Мы не слышим слов Божьего по­веления и потому не можем изучать их непосредственно, а только через на­блюдение результатов их действия. Слова личного обращения нечасты даже в Писании. Кроме того, даже если мы слышим слова личного обращения Бога к нам в наши дни, мы не можем быть уверены, что верно поняли их, верно запомнили и впоследствии верно пересказали. Не всегда мы можем с уверен­ностью говорить другим людям, что это были слова Бога, даже если это дейст­вительно было так. Слова Божьи в устной форме перестали появляться с того времени, как был завершен канон Нового Завета[[2]](#footnote-2). Таким образом, эти другие формы слов Божьих не подходят для того, чтобы служить основанием при изу­чении богословия.

Наибольшую пользу нам приносит изучение слов Божьих, записанных в Библии. Это то Слово, которое Он повелевает нам изучать. «Блажен» тот чело­век, который «размышляет» о законе Бога «день и ночь» (Пс. 1:1,2). Слова Бога к Иисусу Навину относятся также и к нам: «Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно» (Нав. 1:8). Слово Божье в виде Писания «богодухновенно и по­лезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в пра­ведности» (2 Тим. 3:16).

Вопросы для самостоятельной работы

1. Как вы полагаете, вы уделили бы словам Бога больше внимания, если бы Он говорил к вам с небес или голосом живого пророка, а не через записанные слова Писания? Вы верили бы и подчинялись этим словам с большей готовнос­тью, чем словам Писания? Как вы считаете, вы повинуетесь записанным словам Писания на должном уровне? Какие шаги вы можете предпринять для того, что­бы относиться к Писанию так, как от вас того желает Бог?
2. Когда вы размышляете о том, как именно и как часто Бог говорит со своим творением, какие выводы вы можете сделать о природе Бога и о том, что прино­сит Ему наслаждение?

46

Часть I. Учение о Слове Божьем

Специальные термины

личное обращение повеление Слово Божье

Библиография

Тема этой главы не рассматривается во многих систематических богословиях, однако близкий по тематике материал часто расположен в разделах, посвященных авторитету Слова Божьего. По этой теме см. библиографию в конце гл. 3.

Соответствующие разделы в евангельских систематических богословиях

1. Англиканские (епископальные) 1882-1892 Шоп, 9, 10
2. Арминианские (уэслианские или методистские) 1940 \Упеу, 1:124-165
3. Баптистские

1917 МиШпв, 137-153

6. Реформатские (или пресвитерианские)

1861 Нерре, 12-21

1889 ЗЬеёа, 1:61-70

Соответствующие разделы в авторитетных римско-католических богословиях

(Вопрос напрямую не рассматривается.)

Другие работы

КНпе, МегесШЬ. ТИе 8(гис(иге о/В1ЬИса1 АшНогИу. Огапё КарИз: Еепдтапз, 1972.

Киурег, АЬгапат. Рппаркз о/ Засгеа' Ткео1о§у. Тгаш. Ьу .1. Н. Йе Упек. Огапй Яар1с15: Еегс1тап8, 1968, рр. 405-412 (первоначально опубликовано как ЕпсусЬреаЧа о/ Засгеа1 Ткео1о§у в 1898 г.).

МсБопаШ, Н. О. Тпеопеи о/ЯеуеШюп: Ап НЩопса1 ЗШу, 1860-1960. Опта! Кар1с15: Вакег, 1979.

МсОопаШ, Н. О. "У/ога\ №гй оГОоё, ДУого" оГШе Ьогй". 1п ЕОТ, рр. 1185-1188.

Раскег, ). I. "БспрШге". 1п М)Г, рр. 585-587.

Ртпоск, С. Н. "Яеуекхкт". 1п N01, рр. 585-587.

Уо5, Оеегпагёиз. В'М1са1 Тпео1о§у: ОЫ апа1 УУеи' Гев1атеп1з. Огапс1 Кар1Й5: Еегётапз, 1948, рр. 28-55; 321-327.

Отрывок для запоминания

Пс. 1:1,2:

Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных, и не сидит в собрании развратителей; но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь!

I

1. ' Помимо упомянутых выше форм Слова Божьего, Бог обращается к людям через различные виды «общего откровения» — т. е. откровения, которое дается не кому-то кон­кретно, а всем людям. Общее откровение включает в себя откровение от Бога, которое приходит как через^рироду (см.: Пс. 18:1-6; Деян. 14:17), так и через внутреннее чув­ство различения добра и зла, свойственное сердцу каждого человека (Рим. 2:15). Подоб­ное откровение имеет внесловесную форму, и я не упоминаю о нем в перечислении раз­личных форм Слова Божьего. (Об общем откровении см. в гл. 6.) [↑](#footnote-ref-1)
2. О каноне Писания см. в гл. 2, а о природе современного христианского пророче­ства см. в гл. 52. [↑](#footnote-ref-2)